
RES HISTORICA 59, 2025

PUBLICATION INFO

e-ISSN: 2449-8467
ISSN: 2082-6060

THE AUTHOR’S ADDRESS: Tomasz Pełech, the Royal Castle in Warsaw, 4 Zamkowy Square, Warsaw 00-277, 
Poland
SOURCE OF FUNDING: Lanckoroński FoundaƟ on Scholarship

SUBMITTED: 
2024.11.19

ACCEPTED:
2025.07.31

PUBLISHED ONLINE:
2025.10.31

WEBSITE OF THE JOURNAL:
hƩ ps://journals.umcs.pl/rh

EDITORIAL 
COMMITTEE e-mail:
reshistorica@umcs.pl

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Tomasz Pełech
(Royal Castle in Warsaw, Poland)

https://orcid.org/0000-0002-3722-568X
e-mail: tpelech@zamek-krolewski.pl

Konfratrzy świeccy kanoników regularnych Grobu Bożego 
w Jerozolimie (1099–1187)

Lay Confraternity of the Canons Regular of the Holy Sepulchre 
of Jerusalem (1099–1187)

ABSTRACT

The article concerns the identifi cation of the lay confreres of the Canons Regular of 
the Holy Sepulchre of Jerusalem. During the analysis, the identity of at least twenty-four 
confraternity members was established, both men (16) and women (8). The confraternity 
members of the Jerusalem’s Canons Regular of the Holy Sepulchre were recruited from 
all Latin strata of Outremer society, and among them, it is possible to identify members of 
the royal family, the largest vassals of the Kingdom of Jerusalem, and representatives 
of the burgesses and minor knights. The article shows that the quantitative development 
of the confraternity of the Chapter of the Holy Sepulchre took place gradually from the 
20s and 30s of the 12th c. after the canons had adopted the principles of community life 
according to the Rule of St Augustine. The development of the congregation, as well as 



692 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

the associated religious brotherhood, was interrupted by the confl ict with Saladin and 
the loss of Jerusalem. Based on the analysis presented, a picture of the society and the 
religious and political culture of Outremer between 1099 and 1187 is provided.

Key words: Confraternity, Lay Confreres, Jerusalem, Church of the Holy Sepulchre, 
Canons Regular of Saint Augustine

STRESZCZENIE

Artykuł dotyczy identyfi kacji konfratrów świeckich kanoników regularnych Grobu 
Bożego w Jerozolimie. W toku przeprowadzonej analizy została ustalona tożsamość co 
najmniej 24 członków konfraterni, zarówno mężczyzn (16), jak i kobiet (8). Współbracia 
jerozolimskich bożogrobców rekrutowali się ze wszystkich, łacińskich, warstw społeczeń-
stwa Outremer, a wśród nich można wskazać członków rodziny królewskiej, największych 
wasali Królestwa Jerozolimy oraz przedstawicieli burgesses i drobnego rycerstwa. W ar-
tykule wykazano, że rozwój ilościowy konfraterni kapituły Grobu Bożego następował 
stopniowo od lat dwudziestych i trzydziestych XII w., po tym, gdy kanonicy przyjęli 
zasady życia wspólnotowego zgodnego z regułą św. Augustyna. Rozwój zgromadzenia, 
jak i związanego z nim bractwa religijnego, przerwał konfl ikt z Saladynem i utrata Je-
rozolimy. Na podstawie zaprezentowanej analizy przybliżono obraz społeczeństwa oraz 
kultury religijnej i politycznej Outremer w latach 1099–1187.

Słowa klucze: konfraternia, kanonicy świeccy, Jerozolima, kościół Grobu Bożego, 
kanonicy regularni św. Augustyna

Konfraternie świeckie, a więc bractwa religijne, powstawały w świe-
cie chrześcijańskiego Zachodu w oparciu o ideę Kościoła jako fraternitas 
(czy confraternitas), czyli bycia bratem, siostrą czy współbratem, współsio-
strą, którzy wraz z duchownymi tworzyli jedną wspólnotę. Idea ta była 
głęboko zakorzeniona w myśli chrześcijańskiej i wypływała z potrzeb 
duchowych społeczeństwa, szukającego oparcia w ugruntowanej formie 
pobożności, mogącej zapewnić pogłębianie życia religijnego1. Jednocze-
śnie nie mniej ważna była zdolność zgromadzeń zakonnych bądź kano-
nicznych do okazywania pomocy w potrzebie swoim współczłonkom czy 
też dania im możliwości ujścia dla pożytecznej działalności społecznej. 
Konfraternia jawi się więc jako grupa społeczna wymagająca od swo-
ich członków przywiązania do wspólnych standardów i wartości oraz 
uczestnictwa w systemie działania opartym na określonym, a czasem 
i skodyfi kowanym trybie działania2.

1 O idei Kościoła jako fraternitas np. vide: M. Dujarier, L’Église-Fraternité. I. Les origines 
de l’expression „adelphotès-fraternitas” aux trois premiers siècles du Christianisme, Paris 1991; 
P. Pietrusiak, Kościół jako fraternitas według Cypriana z Kartaginy, „Rocznik Teologii Katolic-
kiej” 2011, 10, s. 67–87.

2 C. Vincent, La confrérie comme structure d’integration: l’exemple de la Normandie, w: 
Le mouvement confraternel au Moyen Âge: France, Italie, Suisse, red. A. Paravicini Bagliani, 
Rome 1987, s. 112.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 693

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

W tym kontekście warto wziąć pod uwagę kształtowanie się bractw 
religijnych w powstałym po sukcesie pierwszej wyprawy krzyżowej Kró-
lestwie Jerozolimskim3. Z założenia, apriorycznie, szczególnie istotną rolę 
należy przypisać nawiązywaniu relacji w typie fraternitas (czy confraterni-
tas) przez osoby świeckie z kapitułą kanoników regularnych, funkcjonu-
jącą w najważniejszym kościele chrześcijańskiej Jerozolimy, czyli bazylice 
Grobu Bożego. W swojej istocie udział w bractwie religijnym związanym 
z tą wyjątkową świątynią wiązał się bezpośrednio z ruchem krucjatowym. 
Rola Grobu Bożego i osób z nim związanych, zarówno duchownych, jak 
i świeckich, polegała bowiem przede wszystkim na sprawowaniu praktyk 
religijnych, obsłudze i opiece nad pielgrzymami oraz utrzymaniu miejsc 
świętych znajdujących się w rękach chrześcijan w obliczu stałego zagro-
żenia ze strony świata muzułmańskiego4.

O tym, jak ważną funkcję przypisywano kościołowi Grobu Boże-
go, świadczą wydarzenia tuż po zdobyciu Jerozolimy 15 lipca 1099 r., 
gdy krzyżowcy pilnie przystąpili do organizacji struktur politycznych 
i ustanowienia hierarchii kościelnej. Tak więc 22 lipca Gotfryda z Bouillon 
(ok. 1060–1100), księcia Lotaryngii, wybrano na przywódcę łacinników, 
a 1 sierpnia Arnulfa z Chocques (zm. 1118) na patriarchę jerozolimskiego. 
Następnie powołano do życia zgromadzenie kanoników kościoła Grobu 
Bożego5, co nastąpiło albo 9 sierpnia przed bitwą pod Askalonem (12 
sierpnia 1099 r.), albo tuż po niej6. Budzący w literaturze przedmiotu licz-
ne kontrowersje tytuł Gotfryda z Bouillon, czyli advocatus Sancti Sepulcri, 
wskazuje, że pełnił on funkcję wójta kościoła Grobu Bożego7. W związ-

3 Vide: H.E. Mayer, On the Beginnings of the Communal Movement in the Holy Land: The 
Commune of Tyre, „Traditio” 1968, 24, s. 443–457; J. Riley-Smith, A Note on Confraternities in 
the Latin Kingdom of Jerusalem, „Historical Research” 1971, 44, s. 301–308.

4 Więcej na ten temat vide: K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge zu 
fraternitas, familia und weiblichem Religiosentum im Umkreis des Kapitels vom Hlg. Grab, „Früh-
mitt elalterliche Studien” 1975, 9, s. 303 (przedruk artykułu: idem, Fratres et Sorores Sanc-
tissimi Sepulcri: Refl ections on Fraternitas, Familia and Women’s Religious Life in the Circle of 
the Chapter of the Holy Sepulcher, w: idem, Religious Life between Jerusalem, the Desert, and 
the World. Selected Essays by Kaspar Elm, wyd. i tłum. J.D. Mixson, Leiden–Boston 2016, 
s. 55–110).

5 Willelmi Tyrensis archiepiscopi Chronicon, wyd. R.B.C. Huygens, Turnhout 1986 [dalej: 
WT], IX. 9, s. 431; cf. Fulcheri Carnotensis Historia Hierosolymitana (1095–1127), wyd. H. Ha-
genmeyer, Heidelberg 1913, I. 30. 2, s. 308; Albert of Aachen, Historia Ierosolimitana. History 
of the Journey to Jerusalem, wyd. S.B. Edgington, Oxford 2007, VI. 40, s. 454.

6 Vide: H.E. Mayer, Bistümer, Klöster und Stifte im Königreich Jerusalem, Stutt gart 1977, 
s. 2–3.

7 J. Riley-Smith, The Title of Godfrey of Bouillon, „Bulletin of the Institute for Historical 
Research” 1979, 52, s. 83–86; J. France, The Election and Title of Godfrey de Bouillon, „Canadian 



694 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

ku z tym był zobowiązany, aby zapewnić wskazanej instytucji zbrojną 
i prawną opiekę oraz zarząd administracyjny i fi nansowy8. Stąd też nie 
powinno dziwić, że główny kronikarz Królestwa Jerozolimy, Wilhelm 
z Tyru (ok. 1130–1186), choć co prawda piszący około 80 lat po wydarze-
niach, ale mający dostęp do wcześniejszych dokumentów9, stwierdza, że 
Gotfryd z Bouillon przekazał kościół Grobu Bożego i bogato uposażył wy-
braną grupę 20 kanoników, którzy mieli pełnić posługę liturgiczną oraz 
otaczać opieką duszpasterską pielgrzymów10. Jak sugeruje A.V. Murray, 
pierwsi kanonicy mogli pochodzić z opactwa Saint-Hubert-en-Ardenne, 
gdzie Gotfryd z Bouillon pełnił urząd wójta świeckiego przed pierwszą 
krucjatą, a także z opactwa św. Wawrzyńca w Liège11. Bez wątpienia, bio-
rąc także pod uwagę świętość miejsca i relikwii znajdujących się pod ich 
opieką, kapituła kościoła Grobu Bożego stała się jedną z najważniejszych 
instytucji Królestwa Jerozolimy. Dlatego też nie zaskakuje informacja, 
którą przekazał najwybitniejszy jurysta państw krzyżowców, Jan z Ibeli-
nu, stwierdzając, że na czas wojny kościół Grobu Bożego miał wystawiać 
500 zbrojnych, czynnie uczestnicząc w działaniach zbrojnych Królestwa 
Jerozolimy12. Jednakże błyskotliwy rozwój bożogrobców jerozolimskich 
przerwał tragiczny w skutkach konfl ikt z Saladynem z 1187 r., zakończo-
ny utratą przez chrześcijan Świętego Miasta.

W historiografi i nie podjęto dotychczas próby identyfi kacji poszcze-
gólnych członków konfraterni kapituły Bożego Grobu i określenia ich 
stanu liczbowego w oparciu o dostępne dane prozopografi czne. Choć 
więzy współbraterskie kanoników z osobami świeckimi nie ograniczały 
się tylko do państw krzyżowych, ani nie zostały całkowicie przerwane 
po 1187 r., to wzięcie pod uwagę wskazanego problemu badawczego 
pozwala naświetlić proces kształtowania się kultury religijnej i politycznej 

Journal of History” 1983, 18, s. 321–330; A.V. Murray, The Title of Godfrey of Bouillon as 
Ruler of Jerusalem, „Collegium Medievale” 1990, 3, s. 163–178; S. John, Gotfryd z Bouillon, 
książę Dolnej Lotaryngii, władca łacińskiej Jerozolimy ok. 1060–1100, tłum. G. Smółka, Oświę-
cim 2018, s. 191–207; T. Pełech, Studia nad tytulaturą Baldwina I, króla Jerozolimy (1100–1118), 
„Studia Źródłoznawcze” 2023, 61, s. 21–26.

8 Vide: C. West, The Signifi cance of the Carolingian Advocate, „Early Medieval Europe” 
2009, 17, s. 187–206.

9 Na temat Wilhelma z Tyru i jego dzieła vide: D.W.T.C. Vessey, William of Tyre and 
the art of historiography, „Mediaeval Studies” 1973, 35, s. 433–455; P.W. Edbury, J.G. Rowe, 
William of Tyre. Historian of the Latin East, Cambridge 1988; C. Kostick, William of Tyre, Livy, 
and the Vocabulary of Class, „Journal of the History of Ideas” 2004, 65, s. 353–368.

10 WT, IX. 9, s. 431.
11 A.V. Murray, The Crusader Kingdom of Jerusalem. A Dynastic History 1099–1125, Oxford 

2000, s. 50–51.
12 John of Ibelin, Le Livre de Assises, wyd. P.W. Edbury, Leiden–Boston 2003, 239, s. 615.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 695

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Outremer w widocznie zamkniętych ramach chronologicznych, tj. zdo-
bycia (1099 r.) i upadku Jerozolimy (1187 r.), stanowiąc swoiste i dobrze 
ugruntowane „laboratorium” poznawcze13. We wskazanym okresie za-
myka się bowiem istnienie bożogrobców w ich pierwotnej siedzibie, co 
wiąże się z jednej strony z wytwarzaniem dokumentacji, a z drugiej funk-
cjonowaniem konfraterni, jak i samej kapituły przy bazylice w Świętym 
Mieście14. Stąd też kwestionariusz badawczy oparty o klasyczne studia 
prozopografi czne zmierza do wskazania członków konfraterni Bożego 
Grobu (ukazując rozwój instytucji kościelnych), włączania w funkcjono-
wanie zgromadzeń kanonicznych reguły św. Augustyna osób świeckich, 
znaczenia ideologicznego uczestnictwa we wspólnocie bożogrobców czy 
ukazania warstw społecznych partycypujących w idei duchowego współ-
braterstwa. Należy więc postawić pytanie, skąd rekrutowali się świeccy 
konfratrzy i konfraterki, a także od kiedy zaczęli być uchwytni w źródłach 
i jaką pełnili rolę w strukturze społecznej Outremer.

STAN BADAŃ I KORPUS ŹRÓDEŁ DYPLOMATYCZNYCH

Można zauważyć, że w odróżnieniu od zakonów rycerskich, tem-
plariuszy i joannitów, kanonicy Grobu Bożego nie przykuli tak znacznej 
uwagi w historiografi i, choć nie znaczy to, że nie istnieją wyczerpujące 
studia im poświęcone. Pojawiły się nawet próby wpisania bożogrobców 
w tradycję ecclesia militans i uczynienia z nich zakonu rycerskiego już 
w XII w., aczkolwiek jest to raczej wyraz imaginacyjnych dążeń niż rze-
telnych studiów15. Warto więc poświęcić wskazanej instytucji dalsze stu-
dia, uwzględniając istniejący, choć daleki od wyczerpania stan badań na 
temat organizacji bractw i wspólnot religijnych w Outremer. Podkreślić 
należy, iż powstały prace oparte o klasyczny kwestionariusz badawczy, 

13 Cf. D. Carraz, Le monachisme militaire, laboratoire de la sociogenèse des élites laïques dans 
l’Occident médiéval?, w: Élites et ordres militaires au moyen âge. Rencontre autour d’Alain De-
murger. red. P. Josserand et al., Madrid 2015, s. 39–64.

14 Więcej na temat funkcjonowania konfraterni w społecznościach zachodniej Europy 
np. vide: C. Vincent, op. cit., s. 111–131; A. Vauchez, Les confréries au Moyen Age: esquise d’un 
bilan historiographique, „Revue Historique” 1986, 275, s. 467–477.

15 Vide: M. de Pierredon, L’ordre équestre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, Paris 1928; 
W. Hotz elt, Der Ritt erschlag am Heiligen Grabe. Zur Entstehung und Frühgeschichte des Ritt er-
ordens vom Heiligen Grabe, w: Das Heilige Land in Vergangenheit und Gegenwart. Gesammelte 
Beiträge und Berichte zur Palästinaforschung, t. 2, red. V. Cramer, G. Meinertz , Köln 1940, 
s. 137–199; K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 287–288, vide: zwłaszcza 
przyp. 5, s. 287–288, gdzie literatura przedmiotu; także vide: J.-P. de Gennes, Les Chevaliers 
du Saint-Sépulcre de Jérusalem: Origines et histoire générale de l’Ordre, t. 1, Versailles 2004.



696 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

poruszające takie zagadnienia jak geneza, cechy charakterystyczne, ogól-
na historia zgromadzenia oraz proces instytucjonalizacji kanoników Gro-
bu Bożego. We wskazanym modelu tworzyli m.in. W. Hotz elt, P. Grech, 
B. Hamilton i A. Jotischky16. Szczególne miejsce w historiografi i bożogrob-
ców zajmuje K. Elm, którego studium Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. 
Beiträge zu fraternitas, familia und weiblichem Religiosentum im Umkreis des 
Kapitels vom Hlg. Grab ciągle stanowi najpełniejszą próbę przedstawienia 
kształtowania się i funkcjonowania konfraterni17. Dalsze szczegółowe ba-
dania poświęcone przede wszystkim uposażeniu i rozwojowi własności 
kościoła Grobu Bożego prowadził H.E. Mayer18. Kwestia ta zyskała nowy 
wymiar, w szerszym kontekście porównawczym, w pracy A. Gutgarts 
poświęconej czynnikom społeczno-ekonomicznym kształtującym tkankę 
miejską Jerozolimy. Autorka zwróciła uwagę na rozwój własności kościoła 
Grobu Bożego, który z czasem stał się jednym z największych posiada-
czy nieruchomości na obszarze Świętego Miasta, wyróżniając się na tle 
innych instytucji religijnych19. Wyjątkową uwagą, zwłaszcza w ostatnim 
czasie, cieszy się problematyka liturgii sprawowanej w bazylice Grobu 
Bożego. Podjęły ją m.in. M.R. Tessera oraz C.F. Dondi, które naświetliły 
intensywność kontaktów Outremer z łacińskim Zachodem i płynące stąd 
inspiracje organizacji praktyk religijnych20. Kwestię podejmowali także 
tacy badacze jak K. Elm, W. Zöller czy S. Salvadó21.

16 W. Hotz elt, Die Chorherren vom Heiligen Grabe in Jerusalem, w: Das Heilige Land in Ver-
gangenheit und Gegenwart. Gesammelte Beiträge und Berichte zur Palästinaforschung, t. 2, red. 
V. Cramer, G. Meinertz , Köln 1940, s. 107–136; P. Grech, Les chanoines du Saint-Sépulcre 
(1099–1299), Toulouse 1958; B. Hamilton, A. Jotischky, Latin and Greek Monasticism in the 
Crusader States, Cambridge 2020, s. 22–56.

17 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 287–333; także vide: K. Elm, 
Das Kapitel der regulierten chorherren vom Heiligen Grab in Jerusalem, w: Militia Sancti Sepulcri: 
Idea e instituzioni. Att i del colloquio internazionale tenuto presso la Pontifi cia università del Late-
rano, 10–12 aprile 1996, red. K. Elm, C.D. Fonseca, Vaticano, 1998, s. 203–222.

18 H.E. Mayer, Bistümer, s. 1–43; idem, King Fulk of Jerusalem as City Lord, w: The Expe-
rience of Crusading, t. 2: Defi ning the Crusader Kingdom, red. J. Philips, P.W. Edbury, Cam-
bridge 2003, s. 179–188.

19 A. Gutgarts, Frankish Jerusalem. The Transformation of a Medieval City in the Latin East, 
Cambridge–New York 2024.

20 M.R. Tessera, Dalla liturgia del Santo Sepolcro alla biblioteca di Sidone: Note sulla produzi-
one libraria latina di Oltremare nel XII–XIII secolo, „Aevum” 2005, 79, s. 407–415; C.F. Dondi, 
The liturgy of the Holy Sepulchre of Jerusalem (XII–XVI century): with special reference to the 
practice of the orders of the Temple and St John of Jerusalem (praca doktorska), King’s College 
London 2000; eadem, The Liturgy of the Canons Regular of the Holy Sepulchre of Jerusalem: 
A Study and Catalogue of the Manuscript Sources, Turnhout 2004.

21 K. Elm, La liturgie de l’Église latine de Jérusalem au temps des croisades, w: Les croisades: 
l’orient et l’occident d’Urbain II à Saint Louis, 1096–1270, red. M. Rey-Delqué, Milan 1997, 



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 697

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Z kolei w sprawie związków pomiędzy instytucjami religijnymi 
i społeczeństwem Królestwa Jerozolimy należy przywołać prace J. Pra-
wera i C. Tischler22, którzy szczególną uwagę zwrócili na funkcjonowanie 
bractw religijnych i udział w nich przedstawicieli warstwy burgesses23. 
Ponadto C. Tischler przeanalizowała kilka szczegółowych przypadków 
uczestnictwa przedstawicieli burgesses w konfraterni Grobu Bożego. Nie-
mniej zwróciła uwagę przede wszystkim na warunki transakcji zawie-
ranych pomiędzy kanonikami a ich współbraćmi oraz współsiostrami, 
nie zaś na kwestie prozopografi czne członków bractwa, które były tylko 
pobocznym wątkiem jej studium24. Stąd też należy stwierdzić, że istnieje 
solidna baza porównawcza w literaturze przedmiotu. Dotyczy jednak 
przede wszystkim związków pomiędzy bożogrobcami a przedstawiciela-
mi palestyńskiej burgesses, bez zwrócenia szczególnej uwagi na udział we 
wspólnocie kanoników członków rodziny królewskiej czy też elit Króle-
stwa Jerozolimy i innych państw krzyżowych25. Co więcej, identyfi kacja 

s. 243–246; W. Zöller, The regular canons and the liturgy of the Latin East, „Journal of Medieval 
History” 2017, 43, 4, s. 367–383; S. Salvadó, Rewriting the Latin liturgy of the Holy Sepulchre: 
text, ritual and devotion for 1149, „Journal of Medieval History” 2017, 43, 4, s. 403–420.

22 J. Prawer, Estates, Communities and the Constitution of the Latin Kingdom, „Proceedings 
of the Israel Academy of Sciences and Humanities” 1969, 2, s. 1–42 (przedruk w: idem, Cru-
sader Institutions, Oxford 1980, s. 64–99); C. Tischler, Die Burgenses von Jerusalem Im 12. Jahr-
hundert: Eine Prosopographie Über Die Nichtadligen Einwohner Jerusalems von 1120 Bis 1187, 
Frankfurt am Main 2000.

23 Warstwę burgesses można zdefi niować, idąc za M. Naderem, jako tych, którzy byli 
niedzierżącymi lenna łacinnikami, którzy przybyli do Ziemi Świętej jako krzyżowcy, piel-
grzymi lub koloniści i osiedlali się zarówno w miastach, jak i na wsiach w tz w. państwach 
krzyżowych. Można wskazać trzy główne wyznaczniki przynależności do burgesses, a więc 
religię i kulturę (chrześcijaństwo łacińskie), jurysdykcję (podleganie pod własne prawo 
i sąd (Cour des Bourgeois), własność (posiadanie tz w. borgesie, czyli na przykład domu, skle-
pu lub kawałka ziemi), vide: M. Nader, Burgesses and Burgess Law in the Latin Kingdoms of 
Jerusalem and Cyprus (1099–1325), Aldershot–Burlington 2006, s. 1–10; cf. J. Prawer, Social 
Classes in the Crusader States: The Burgesses, w: A History of the Crusades: The Impact of the 
Crusades on the Near East, t. 5, red. N.P. Zacour, H.W. Hazard, Wisconsin 1985, s. 146–148; 
cf. C. Tischler, op. cit., s. 1–17, zwł. 15–17.

24 C. Tischler, op. cit., s. 66–67.
25 Temat uczestnictwa władców i rodzin królewskich w konfraterniach ma długą tra-

dycję badawczą, np. vide: K. Schmid, J. Wollasch, Societas et Fraternitas. Begründung eines 
kommentierten Quellenwerkes zur Erforschung der Personen und Personengruppen des Mitt elalters, 
„Frühmitt elalterliche Studien” 1975, 9, 1, s. 1–48; J. Wollasch, Kaiser und Könige als Brüder 
der Mönche. Zum Herrscherbild in liturgischen Handschriften des 9. bis 11. Jahrhunderts, „Deut-
sches Archiv für Erforschung des Mitt elalters” 1984, 40, s. 1–20; M. Borgolte, Über Typologie 
und Chronologie des Königskanonikats im europäischer Mitt elalter, „Deutsches Archiv für Erfor-
schung des Mitt elalters” 1991, 47, s. 19–44; M. Derwich, Kanonicy świeccy, Bolesław Chrobry 



698 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

konfratrów kapituły Bożego Grobu w ujęciu ilościowym wciąż stanowi 
pewną lukę badawczą, którą niniejsza praca stara się zapełnić.

Podstawę źródłową rozważań tworzą głównie dokumenty dotyczące 
bożogrobców, powstałe przede wszystkim w XII w. w Outremer. W obli-
czu fragmentaryczności zachowania się dokumentacji wytworzonej przez 
krzyżowców – zapewne poważnie uszczuplonej po upadku Jerozolimy 
w 1187 r. – prezentowane studium opierać się może tylko na niekom-
pletnej bazie danych. Może to wzbudzać kontrowersje i rodzić pytania 
o weryfi kowalność bądź zasadność badań. Jednakże, zdając sobie sprawę 
z tego rodzaju ograniczeń, należy zwrócić uwagę na to, że podstawowym 
celem dokonanego zestawienia jest zasygnalizowanie pewnych istotnych 
tendencji, które można zaobserwować wewnątrz struktury konfraterni 
przy dostępnym materiale źródłowym. Ujęta próba zdaje się zatem wia-
rygodna i w pełni wystarczająca do sformułowania pewnych wniosków 
natury ogólnej.

Podkreślić należy również, że silną stronę badań poświęconych ka-
nonikom kościoła Grobu Bożego stanowią edycje źródłowe. Podstawowy 
korpus składa się przede wszystkim z krytycznego wydania kartularza 
zgromadzenia, czyli Le Cartulaire du Chapitre du Saint-Sépulcre de Jérusalem 
wydanego przez G. Bresc-Bautier, który zdezaktualizował wcześniejszy 
autorstwa E. de Rozière’a26. Zbiór źródeł uzupełniają wciąż użyteczne 
regesty dyplomów powstałych w państwach krzyżowych opracowane 
przez R. Röhrichta, dokumenty papieskie oraz najnowsze wydanie do-
kumentów królów jerozolimskich przez H.E. Mayera27. Na ich podsta-
wie można zauważyć, idąc za obserwacjami A. Gutgarts, że spośród 29 
dokumentów odnoszących się do członków różnych bractw związanych 
z jerozolimskimi instytucjami religijnymi w latach 1100–1187, aż 13 odnosi 

i Magdeburg. Ze studiów nad „zapomnianą” instytucją kościelną, w: Viae historicae. Księga jubi-
leuszowa dedykowana Profesorowi Lechowi A. Tyszkiewiczowi w siedemdziesiątą rocznicę urodzin, 
red. M. Goliński, S. Rosik, Wrocław 2001, s. 233–241; też vide: R. Michałowski, Bolesław 
Chrobry bratem kanoników magdeburskich. Próba nowego spojrzenia, „Kwartalnik Historyczny” 
2005, 112, 3, s. 55–68, zwł. przyp. 10, s. 59, gdzie dalsza, wciąż ważna, literatura przedmiotu.

26 Le Cartulaire du Chapitre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, wyd. G. Bresc-Bautier, Paris 
1984 (dalej: BB); też vide: Cartulaire de l’église du Saint-Sépulcre de Jérusalem, publié d’après les 
manuscrits du Vatican, wyd. E. de Rozière, Paris 1849.

27 Regesta Regni Hierosolymitani, t. 1–2, wyd. R. Röhricht, Innsbruck 1893–1904 [dalej: 
RRH]; Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, wyd. R. Hiestand, Gött ingen 1985 [dalej: 
PK]; Die Urkunden der lateinischen Könige von Jerusalem, t. 1–4, wyd. H.E. Mayer, Hannover 
2010 [dalej: UKJ].



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 699

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

się do członków konfraterni Grobu Bożego, ukazując jej nadzwyczajną 
funkcję w kontekście porównawczym, wartą dalszych analiz28.

KONFRATERNIA KAPITUŁY KANONIKÓW BOŻEGO GROBU – WSTĘP

Na wstępie warto zaznaczyć, że idea fraternitas czy confraternitas nie 
była żadnym religijnym novum, a raczej zaadaptowaniem wyrazu poboż-
ności obecnego w świecie Zachodu. Pojawiające się w źródłach terminy 
fratres i powiązane z nim sformułowania, takie jak confratres lub confratrisse 
S. Sepulcri, a także, jak twierdzi K. Elm, wręcz stereotypowe formuły ca-
nonici et fratres i fratres et sorores ukazują różnorodność form stowarzyszeń 
duchowych powstających przy bożogrobcach29. Świadczą również o tym, 
że kapituła Grobu Bożego, podobnie jak inne instytucje religijne w Sy-
rii i Palestynie, zarówno monastyczne, jak i kanoniczne, przeszczepiły na 
grunt Outremer wzorce zgodne z zachodnimi tradycjami, ukazując cią-
głość i nierozerwalność związków kulturowo-religijnych z resztą świata 
chrześcijaństwa łacińskiego. Dlatego też miejsce pochodzenia pierwszych 
kanoników oraz jerozolimskich patriarchów, a więc zwierzchników ka-
pituły, ukazuje znaczenie wpływów zachodnich na przyjmowane formy 
organizacji życia zakonnego oraz na kształt liturgii sprawowanej w kościele 
Grobu Bożego30. I tak pierwszy patriarcha Jerozolimy, Arnulf z Chocques 
(1099, 1112–1118), pochodził z Normandii i kształcił się w szkole katedralnej 
w Caen u Lanfranca z Bec31, a Ewremar z Thérouanne (1102–1105/1107) 
znajdował się pod wpływem kluniackiego ruchu reform związanych 
z Lambertem, biskupem Arras (1094–1115)32, natomiast patriarcha Gibelin 
z Arles (1107–1112) w swoich działaniach opierał się na adaptacji mode-
lu funkcjonowania wspólnot w kościołach Lyonu i Reims33. Jak zauważa 

28 A. Gutgarts, Frankish, s. 193; zaznaczyć należy, że izraelska badaczka, formułując 
swoje stwierdzenie, uwzględniła tylko część dokumentów odnoszących się pośrednio bądź 
bezpośrednio do konfratrów kapituły Bożego Grobu, cf. Aneks na końcu niniejszej pracy.

29 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 296.
30 Ibidem, s. 296, 308–311; C.F. Dondi, op. cit., s. 40–41; także vide: B. Hamilton, The Latin 

Church in the Crusader States. The Secular Church, London 1980.
31 Np. vide: R. Foreville, Un chef de la première croisade: Arnoul Malecouronne, „Bulletin 

Philologique et Historique” 1953–1954, s. 357–374; D.S. Spear, The School of Caen Revisited, 
„The Haskins Society Journal” 1992, 4, s. 55–66.

32 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 308; vide: L. Kerý, Die Errich-
tung des Bistums Arras 1093/94, Sigmaringen 1994, s. 353–367.

33 BB, nr 25, s. 85–86; vide: C. Dereine, Vie commune, règle de saint Augustin et chanoines 
réguliers au XIe siècle, „Revue d’histoire ecclésiastique” 1946, 41, s. 366, 375; K. Elm, Fratres 
et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 308–309; B. Hamilton, A. Jotischky, op. cit., s. 26.



700 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

K. Elm, także i przeor jerozolimskich bożogrobców, Gerhard (ok. 1119–
ok. 1125), znajdował się w centrum kręgu reformatorskiego związanego 
z klasztorem w Hirsau, gdyż jeszcze przed wyjazdem do Ziemi Świętej 
pełnił funkcję opata Schaffh  ausen, a inny kanonik, Ansellus, utrzymywał 
bliskie związki z rodzinnym Paryżem34. Nie bez znaczenia jest zatem fakt, 
że pojawiła się chęć włączania świeckich, zarówno mężczyzn, jak i kobiet, 
w duchu prowadzonych reform w ramy życia duchowego instytucji reli-
gijnych na zasadzie współbraterstwa. Zwłaszcza iż inne instytucje religijne 
w Outremer adaptowały tę praktykę. W państwach krzyżowców konfra-
ternie świeckie zaczęły się pojawiać już na początku XII w., najpierw przy 
klasztorze Najświętszej Marii Panny w Dolinie Jozafata35, następnie przy 
Szpitalu36, a znacznie później, ok. 1152 r., w benedyktyńskim klasztorze na 
górze Tabor37. Natomiast w przypadku Grobu Bożego, oprócz wątpliwego 
przekazu, że współbratem od samego początku istnienia zgromadzenia 
miał być Gotfryd z Bouillon38, najpewniej to patriarcha Ewremar w 1104 r. 
otworzył przed osobami świeckimi możliwość indywidualnego wejścia do 
wskazanej wspólnoty modlitewnej kanoników39.

Można również zaobserwować, że już w pierwszych latach po utwo-
rzeniu kapituły kanonicy Grobu Bożego łączyli się we wspólnoty modli-
tewne z innymi instytucjami. Jeśli zaufać XIII-wiecznemu przekazowi 
poświęconemu klasztorowi Neufmoustier, położonemu niedaleko Huy 
i założonemu przez ważną postać pierwszej krucjaty, Piotra Pustelnika, 
to na mocy przywileju patriarchy Arnulfa z Chocques i kapituły Grobu 

34 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 309; na temat klasztoru w Hir-
sau i podejmowanych w tym ośrodku reform, zwłaszcza włączających osoby świeckie we 
wspólnoty duchowe i modlitewne, vide także nieco stary, ale wciąż interesujący artykuł 
A. Mett ler, Laienmönche, Laienbrüder, Conversen, besonders bei den Hirsauern, „Württ ember-
gische Vierteljahrshefte für Landesgeschichte” 1935, 41 s. 201–253; cf. W. Teske, Laien, 
Laienmönche und Laienbrüder in der Abtei Cluny – Ein Beitrag zum „Konversenproblem”, „Früh-
mitt elalterliche Studien” 1976, 10, s. 248–322 oraz 1977, 11, s. 288–339.

35 Od ok. 1102–1105 r. vide: PK, nr 6, s. 99–102; UKJ, nr 30, s. 145–146; vide także doku-
ment datowany na ok. 1112 r., gdzie jest mowa o ustanowionej już konfraterni, UKJ, nr 50, 
s. 175–176.

36 Najwcześniejsza wzmianka pochodzi z dokumentu datowanego na ok. 1124 r., vide: 
Cartulaire général de l’Ordre des Hospitaliers de St-Jean de Jérusalem, wyd. J. Delaville Le Roulx, 
t. 1, Paris 1894, nr 46, s. 38–39.

37 PK, nr 68, s. 202–203.
38 WT, X. 4, s. 456; UKJ, nr 7, s. 103–104.
39 Epistola LXXVII. Epistola Euremari Patriarchae Hierosolymitani ad Lambertum, w: Patro-

logia Latina, t. 162, red. J.P. Migne, Paris 1854, col. 677: „In orationibus et in aliis benefi ciis 
[...] ut magistrum et fratrem dilectissimum scitote vos esse consortem”. („W modlitwach 
i w innych łaskach [...] wiedz, że jesteś towarzyszem, jako nauczyciel i brat umiłowany”).



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 701

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Bożego w miejscowym kościele można było w ramach pokuty poprzez 
modlitwę in honore sancti sepulcri wypełnić ślub krucjatowy40. K. Elm trak-
tuje wskazany przekaz jako znak włączenia zakonników z Neufmoustier 
w ramy confratres Jherosolimitane ecclesie41. Co więcej, analizując proces 
tworzenia wspólnot modlitewnych, niemiecki badacz zauważa, że inne 
świadectwa źródłowe nie pozostawiają wątpliwości, iż za czasów Ar-
nulfa z Chocques – dodać należy, że zapewne w czasie sprawowania 
przez niego tej funkcji po raz drugi (1112–1118) – zaczęła się duchowa 
łączność kapituły Grobu Bożego z innymi ośrodkami spoza Syrii i Pa-
lestyny, wśród których można wskazać klasztor Frutt uaria na północy 
Włoch w San Benigno Canavese (od 1112 r.)42. Patriarcha Gormond (War-
mund) z Picquigny (1118–1128) w latach dwudziestych XII w. nawiązał 
relację z paryską kapitułą katedry Notre-Dame43 oraz duchowieństwem 
katedralnym Santiago de Compostela44. Zauważyć można, że wskazany 
proces nawiązywania relacji z innymi ośrodkami przez bożogrobców jero-
zolimskich nastąpił po przyjęciu przez nich, ostatecznie w 1114 r., reguły 
augustiańskiej. Choć pierwsze, nieudane, próby jej wprowadzenia podjął 
już patriarcha Gibelin, to jednak wdrożył ją dopiero Arnulf z Choques45. 
Stąd też w samej Jerozolimie pojawiła się pewna łączność ponad instytu-
cjonalna, którą K. Elm, idąc za E.-G. Reyem, nazywa unio ecclesiarum. Był 
to związek pomiędzy wszystkimi zgromadzeniami w Świętym Mieście 
podlegającymi regule św. Augustyna i zobowiązującymi swoich członków 

40 M.G. Kurth, Documents historiques sur l’abbaye de Neufmoustier près de Huy, „Bulletin de 
la Commission royale d’histoire. Compte-rendu des séances de la commission royale d’his-
toire” 1892, 2, s. 39–67; K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 293–294.

41 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 293–294.
42 O czym świadczą słowa Arnulfa i kapituły kościoła Grobu Bożego skierowane do 

opata Frutt arii: „Mandatum, quod de fraternitate et societate vestra per fratrem W. no-
bis direxistis, gaudenter suscepimus” („Z radością przyjęliśmy wiadomość, którą nam 
przesłaliście na temat waszego braterstwa i stowarzyszenia za pośrednictwem brata W.”), 
vide: S. Guichenon, Biliotheca Sebusiana, sive variarum chartarum, diplomatum, fundationum, 
privilegiorum, donationum, & immunitatum... miscellae centuriae II, Lyon 1660, s. 116.

43 Cartulaire général de Paris, ou Recueil de documents relatifs à l’histoire et à la topographie de 
Paris, 528–1180, t. 1, wyd. R. de Lasteyrie, Paris 1887, s. 1711; G. Bautier, L’envoi de la relique 
de la Vraie Croix à Notre-Dame de Paris en 1120, Bibliothèque de l’École des chartes, 1971, 129, 2, 
s. 387–397.

44 Vide: J. Richard, Quelques textes sur les premiers temps de l’eglise latine de Jérusalem, w: 
Recueil de travaux off erts à M. Clovis Brunel, t. 2, Paris 1955, s. 423–426.

45 BB nr 25, s. 85–86; vide: K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 291; 
B. Hamilton, A. Jotischky, op. cit., s. 26; także vide: J.G. Rowe, Paschal II and the Relation 
Between the spiritual and Temporal Powers in the Kingdom of Jerusalem, „Speculum” 1957, 32, 
s. 470–501.



702 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

do wspólnego uczestnictwa w nabożeństwach żałobnych i pogrzebach 
zmarłych współtowarzyszy46. Poszukiwanie przejawów duchowości 
w oparciu o Grób Boży stało się więc rozpowszechnioną ideą w samej 
Jerozolimie, ale i w świecie łacińskim.

Warto podkreślić, że głównym przedmiotem i obowiązkiem konfra-
trów było przede wszystkim praktykowanie pobożności i dzieł miłosier-
dzia, ale również dbanie o materialne podstawy instytucji. Stąd też należy 
odnotować apel o wspomożenie Grobu Bożego wystosowany przez patriar-
chę Jerozolimy Fulchera z ok. 1155 r., które kanonik Konrad przywiózł na 
Zachód wraz z relikwią Krzyża Świętego47. Ze względu na niebezpieczeń-
stwa i trudności podróży wierni otrzymali możliwość uwolnienia się od 
ślubów pielgrzymkowych poprzez składanie datków na rzecz lokalnych 
struktur zgromadzenia kanoników Grobu Bożego i uzyskania tych samych 
łask, które byłyby dostępne dla nich, gdyby odwiedzili Święte Miasto. 
Przede wszystkim jednak donatorom obiecano przyjęcie do wspólnoty 
bożogrobców48. Patriarcha Herakliusz w dyplomie uznawanym za falsyfi -
kat, aczkolwiek mogącym oddawać realia Ziemi Świętej sugerowanej daty 
wydania (ok. 1180–1187), kieruje wezwanie do chrześcijan z Zachodu49. 
Przedstawia, że Jerozolima jest zagrożona ze strony muzułmanów oraz 
pseudochrześcijan i wobec tego obiecuje odpuszczenie grzechów tym, któ-
rzy usłuchają apelu i przyjdą Outremer z pomocą. Ponadto zdjęta zosta-
nie trzecia część pokuty z ofi arujących na potrzeby obrony Ziemi Świętej 
konie, muły i broń, a szereg indywidualnie wymienionych dostojników 
duchowych Syrii i Palestyny, w tym m.in. patriarcha Antiochii, arcybiskupi 
Tyru czy Cezarei, biskupi Akki i Trypolisu, udzieli 40-dniowego odpustu. 
Natomiast konfrater Bożego Grobu powinien opłacać roczną składkę, w za-
mian dostając szereg przywilejów duchowych, takich jak odpuszczenie 
czwartej części pokuty, pochówek nawet w czasie interdyktu, o ile sam nie 
jest ekskomunikowany, indywidualną mszę świętą po śmierci, coroczne 
wspomnienie wszystkich zmarłych współbraci. Co więcej, ze względu na 
niebezpieczeństwa związane z podróżą, tym, którzy nie widzieli możliwo-
ści odbycia pielgrzymki do Ziemi Świętej, dano możliwość odstąpienia od 
ślubów pielgrzymkowych poprzez złożenie datków w lokalnych domach 

46 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 293–294; też vide: Chartes de 
l’Abbaye du Mont-Sion, wyd. E.-G. Rey, Paris 1887, s. 47.

47 Die Urkunden und die ältesten Urbare des Klosters Scheyern, wyd. M. Stephan, München 
1988, nr 10, s. 28–30; RRH, nr 317, s. 623.

48 Ibidem.
49 N. Jaspert, Zwei unbekannte Hilfsersuchen des Patriarchen Eraclius vor dem Fall Jerusalems 

(1187), „Deutsches Archiv für Erforschung des Mitt elalters” 2004, 60, s. 483–516.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 703

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Grobu Bożego na Zachodzie, traktowanych tak jakby były składane przy 
grobie samego Pana50.

Wskazane świadectwa są jednak wyjątkowo późne. Niemniej można 
domniemywać, że pojawiające się elementy funkcjonowania konfraterni 
bożogrobców istniały znacznie wcześniej. Użyteczna jest analogia wspól-
noty ukształtowanej przy klasztorze Najświętszej Marii Panny z Doliny 
Jozafata. W dokumencie datowanym na okres 1102–1105 r. Hugon, tu-
tejszy opat, stwierdza, że idąc za radą patriarchy Ewremara, kardynała 
Oderisio z Montecassino (zm. 1137) i króla Baldwina I (1100–1118), a także 
całego Kościoła Jerozolimy, w tym kanoników Grobu Bożego, ustanawia 
konfraternię, aby pomóc w odbudowie kościoła NMP z Doliny Jozafata, 
który został tak zniszczony przez pogan, że nie można było tu zało-
żyć planowanej wspólnoty benedyktyńskiej. Obiecuje przy tym braciom 
dwie msze tygodniowo przy grobie NMP, jedną za żywych, drugą za 
zmarłych51. Co więcej, od wczesnych lat istnienia konfratrzy klasztoru 
NMP z Doliny Jozafata płacili po 13 bizantów rocznie, co poświadcza 
z kolei dokument z 1112 r. Wśród członków bractwa wymienieni zostali 
najważniejsi przedstawiciele świata politycznego Królestwa Jerozolimy, 
z królem Baldwinem I, Bernardem, biskupem Nazaretu (ok. 1120–?), oraz 
Joscelinem z Courtenay, ówcześnie panem Tyberiady (1112–1119), a na-
stępnie hrabią Edessy (1118–1131)52.

Na podstawie analogii można przypuszczać, że wśród konfratrów 
Grobu Bożego od początku istnienia mogli znajdować się najważniejsi 
przedstawiciele życia politycznego Outremer, aczkolwiek brak potwier-
dzenia źródłowego, aby również i król Baldwin I się do nich zaliczał. 
Nie da się jednak tego wykluczyć, zważywszy na królewski patronat 
i uregulowanie w 1102–1103 r., wraz z patriarchą Ewremarem, material-
nych podstaw zgromadzenia53. W każdym razie znaczenie bożogrobców 
w funkcjonowaniu Królestwa Jerozolimy, w jego życiu religijnym i in-
telektualnym, było znaczne. Świadczy o tym nie tylko waga obrzędów 

50 Ibidem, s. 509–511.
51 PK, nr 6, s. 99–102; UKJ, nr 30, s. 145–146; także vide: H.E. Mayer, Bistümer, s. 294–311.
52 Chartes de Terre sainte provenant de l’abbaye Notre-Dame de Josaphat, wyd. H.-F. Dela-

borde, Paris 1880, nr 19, s. 47–49; UKJ, nr 50, s. 175–176.
53 BB, nr 19, s. 72–73; UKJ, nr 24, s. 128–129; vide: H.E. Mayer, Bistümer, przyp. 36, s. 53. 

Warto tutaj odnieść się do sugestii K. Elma, że podobne więzi braterstwa mogły łączyć 
bożogrobców z władcami z Zachodu, tj. cesarzami niemieckimi, królami Francji i Anglii, 
władcami Aragonii, Kastylii, Leonu i Sycylii, gdyż bogate dary i hojne przywileje pozwo-
liły im odegrać ważną rolę w ustanowieniu kapituły. Jednakże należy podkreślić, że ich 
status konfratra nie znajduje potwierdzenia w zachowanym materiale źródłowym i w obli-
czu jego stanu zachowania nie pozwala tego stwierdzić z całą stanowczością, vide: K. Elm, 
Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 295.



704 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

sprawowanych w obsługiwanym przez zgromadzenie kościele Grobu 
Bożego, opieka nad przechowywaną tam najświętszą relikwią Królestwa 
Jerozolimy, czyli Krzyża Św.54, ale i to, że od niemal początku istniała tam 
szkoła katedralna, którą zarządzali bożogrobcy. Wskazuje na to wyraźnie 
dokument z 1102–1103 r., w którym nieznany z imienia kanonik został 
wyznaczony jako primicerius, hoc est magistrum scholasticum55. Znamy na-
tomiast tożsamość nauczyciela z 1136 r., którym był Jan Morrone z Pizy, 
późniejszy kardynał (1150–1169), najprawdopodobniej wychowawca naj-
słynniejszego kronikarza Outremer – Wilhelma z Tyru56.

Choć uwaga niniejszego artykułu skierowana jest przede wszystkim 
na próbę identyfi kacji współbraci kanoników kościoła Grobu Bożego 
spośród przedstawicieli stanu świeckiego, to warto nadmienić, że rów-
nież osoby duchowne zostawały konfratrami Bożogrobców. Zaliczali się 
bowiem do nich niemal wszyscy łacińscy patriarchowie Jerozolimy, po-
cząwszy od Arnulfa z Chocques, będący jednocześnie zwierzchnikami 
kościoła Grobu Bożego, oraz wiele innych ważnych osobistości spośród 
najwyższego kleru Outremer, dla których partycypacja w duchowej łącz-
ności z najważniejszym ośrodkiem religijnym w Królestwie Jerozolimy 
wydawała się naturalna. Na potwierdzenie warto przytoczyć choćby zda-
nie z dokumentu datowanego na kwiecień 1112 r. patriarchy Gibelina, 
nazywającego kanoników fi liis nostris et confratribus nostris57, czy Jana, 
biskupa Akki, zwracającego się na dyplomie z 1137/1138 r. do karissimis 
fratribus et concanonicis58. Do wspólnoty modlitewnej kanoników Bożego 
Grobu przyjmowani byli również ważni przedstawiciele stanu duchow-
nego z Zachodniej Europy, aby wymienić tylko biskupa Lamberta z Arras 
– pierwszego poświadczonego źródłowo współbrata Bożogrobców – czy 
Henryka, biskupa Reims (1161–1175), pochodzącego z królewskiej dyna-
stii Kapetyngów59.

54 O roli relikwii Krzyża Świętego w działaniach zbrojnych Królestwa Jerozolimy, vide: 
A.V. Murray, ‘Mighty against the enemies of Christ’: the relic of the True Cross in the armies of the 
kingdome of Jerusalem, w: The Crusades and Their Sources: Essays Presented to Bernard Hamilton, 
red. J. France, W.G. Zajac, Aldershot 1998, s. 217–238.

55 BB nr. 19, s. 72–74.
56 Ibidem, nr 104, s. 222–223: na końcu dokumentu znajduje się zapis „scriptum per ma-

num Iohannis Pisani qui eo tempore ad Sepulchrum clericulos docebat”; też vide: W. Hot-
zelt, Die Chorherren, s. 118; H.E. Mayer, Guillaume de Tyr à l’école, „Mémoires de l’Académie 
des sciences, arts et belles-lett res de Dijon” 1985–1986, 117, s. 257–265.

57 BB, nr 25, s. 86.
58 Ibidem, nr 60, s. 152.
59 W sprawie włączenia biskupa Lamberta do wspólnoty bożogrobców, vide: przyp. 39; 

odnośnie do biskupa Henryka, vide: Epistola CC. P. Prioris S. Sepulcri Jerosol. ad Henricum, w: 
Recueil des Historiens des Gaules et de la France, t. 16, wyd. M.-J.-J. Brial, Paris 1878, s. 200.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 705

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

IDENTYFIKACJA KONFRATRÓW I KONFRATEREK KANONIKÓW 
KAPITUŁY BOŻEGO GROBU

Na podstawie zachowanej dokumentacji, przede wszystkim jerozolim-
skiego kartularza Bożogrobców oraz dyplomów papieskich i monarszych, 
można zidentyfi kować co najmniej 24 postaci z okresu 1099–1187 należą-
cych do konfraterni Grobu Bożego. W gronie tym znajduje się 8 kobiet 
oraz co najmniej 16 mężczyzn, w tym jeden przyjęty do zgromadzenia po-
śmiertnie. Współsiostry stanowią więc ok. 33% zidentyfi kowanych postaci, 
podczas gdy współbracia ok. 66%. Nie jest to wielka przepaść ze względu 
na płeć, ale stosunek wyrażający się w wartości 1/3 kobiet do 2/3 mężczyzn 
ukazuje wiodącą rolę męskiego grona w strukturze bractwa. Wyjaśnieniem 
tego stanu rzeczy jest przede wszystkim ich większa rola społeczno-eko-
nomiczna w kręgu Europy łacińskiej. Zwraca uwagę fakt, że nadań uczy-
nionych dla instytucji religijnych przez mężczyzn jest nieporównywalnie 
więcej niż tych dokonanych przez kobiety, co wynika z zajmowanej pozycji 
oraz zasobności i możliwości dysponowania majątkiem60.

Przyjęta metoda klasyfi kacji osób o statusie konfratra bożogrobców 
opiera się o wyszczególniony zestaw wyrażeń i słów uchwytny w źró-
dłach dyplomatycznych, które świadczą o zaistnieniu związku braterstwa 
pomiędzy kanonikami a daną postacią stanu świeckiego. Do wskazanych 
identyfi katorów zaliczyć należy zwłaszcza zwrot o przyjęciu kogoś in fra-
ternitate czy też in confraternitate, bezpośrednio informujący o statusie 
postaci w zgromadzeniu kanoników. Innym wyróżnikiem są takie słowa 
jak: frater, confrater, soror etc. Służą one określeniu związku braterstwa 
pomiędzy bożogrobcami a osobami świeckimi (i duchownymi z innych 
kościołów oraz zgromadzeń zakonnych). Gdy więc w treści dokumentu 
pojawiają się zwroty typu fratres mei, w którym najczęściej wystawca, 
a przy tym osoba świecka, zwraca się bezpośrednio do kanoników Bo-
żego Grobu, to służy to podkreśleniu charakteru nawiązanej więzi (co 
zwykle potwierdza dalsza treść), nie zaś zastosowaniu fi gury retorycznej 
odwołującej się do idei Kościoła jako wspólnoty braci i sióstr. Zawartość 
dyplomów pozwala więc dość precyzyjnie wskazać na status przynależ-
ności do konfraterni kanoników Grobu Bożego.

Na początku rozważań należy zaznaczyć, że Gotfryd z Bouillon trak-
towany jest w historiografi i jako najwcześniejszy współbrat kanoników 

60 Vide: P.J. Geary, Phantoms of Remembrance. Memory and Oblivion at the End of the First 
Millennium, New Jersey 1994, s. 64–67. Dyskusję na ten temat scharakteryzował G. Pac, Ko-
biety w dynastii Piastów. Rola społeczna piastowskich żon i córek do połowy XII wieku – studium 
porównawcze, Toruń 2013, s. 332–334, zwł. przyp. 89, s. 333; P.J. Geary, Phantoms of Remem-
brance. Memory and Oblivion at the End of the First Millennium, New Jersey 1994, s. 64–67.



706 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

na podstawie późnego przekazu Wilhelma z Tyru61. Warto tu jednak 
nadmienić, że kronikarz przytoczył list datowany na kwiecień 1100 r., 
w którym Daimbert (Dagobert) z Pizy, patriarcha jerozolimski (1100–1102, 
1105/1107), zwraca się do swojego sojusznika, księcia Antiochii, Boemun-
da (1098–1111). W dokumencie pojawia się informacja, że Gotfryd z Bo-
uillon jest „[...] homo Sancti Sepulchri ac noster eff ectus fi deliter deo et 
nobis se amodo militaturum spopondit”62. Wykorzystane sformułowania 
oznaczają ni mniej, ni więcej, że Gotfryd z Bouillon stał się wasalem Grobu 
Bożego i patriarchy, zobowiązując się wiernie służyć zbrojnie Bogu oraz 
Daimbertowi (Dagobertowi) z Pizy. Uzasadnienie zastosowanej przez 
dyktatora formuły naświetla kontekst polityczny listu, który jest mani-
festacją ambicji i pozycji patriarchy. W okresie od grudnia 1099 r. do lipca 
1100 r. zdominował on bowiem scenę polityczną Outremer i znacząco 
ograniczył władzę oraz pozycję polityczną Gotfryda z Bouillon63. Wyraża 
się to zwłaszcza w tym, że Daimbert (Dagobert) przejął czwartą część Jafy 
– ówcześnie jedynego dogodnego portu łacinników w Palestynie – oraz 
uzyskał cesję Jerozolimy od Gotfryda, gdy tylko ten zdobędzie jedno lub 
dwa inne wielkie miasta w Ziemi Świętej64. Dokument cytowany przez 
Wilhelma z Tyru w żaden sposób nie odnosi się więc do związków łą-
czących kanoników Grobu Bożego z księciem Lotaryngii. Nie może być 
zatem argumentem potwierdzającym status Gotfryda z Bouillon jako 
konfratra zgromadzenia.

Dopiero w 1104 r. pojawiła się możliwość dołączenia osób świec-
kich do wspólnoty modlitewnej kanoników Grobu Bożego65, a od 1114 r. 
bożogrobcy stosowali regułę św. Augustyna określającą ich życie we 
wspólnocie. Co więcej, informacje o następnej zidentyfi kowanej postaci, 
tj. o Piotrze de Sancto Lazaro (z Betanii), pochodzą z dokumentu datowa-
nego na grudzień 1129 r., a więc niemal 30 lat po śmierci Gotfryda z Bo-
uillon. Status pierwszego łacińskiego władcy chrześcijańskiej Jerozolimy 

61 Tak np. A. Gutgarts, Frankish, przyp. 70, s. 193.
62 WT, X. 4, s. 456; warto zwrócić również uwagę na falsyfi kat, z bliżej niesprecyzo-

wanego okresu, gdzie Gotfryd z Bouillon został wymieniany wraz z Karolem Wielkim, 
Ludwikiem Pobożnym, Filipem II Augustem i Ludwikiem IX Świętym wśród tych, któ-
rzy przyjęli krzyż i założyli zakon rycerzy Grobu Świętego, vide: UKJ, UKJ, nr App. II/1, 
s. 1459–1461.

63 Na wskazany temat np. vide: M. Matz ke, Daibert von Pisa: Zwischen Pisa, Papst und 
erstem Kreuzzug, Sigmaringen 1998, s. 153–187; A.V. Murray, Daimbert of Pisa, the Domus Go-
defridi and the Accession of Baldwin I of Jerusalem, w: From Clermont to Jerusalem. The Crusades 
and Crusader Societies, 1095–1500, red. A.V. Murray, Turnhout 1998, s. 81–102; ostatnio też 
T. Pełech, op. cit., s. 22–26.

64 WT, IX. 16, s. 441–442.
65 Patrz przyp. 38.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 707

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

jako konfratra Grobu Bożego w literaturze przedmiotu opiera się przede 
wszystkim na powstającej wokół niego tradycji idealnego pobożnego wo-
jownika, aczkolwiek nie ma podstaw źródłowych. Bożogrobcy, co nie 
powinno ulegać wątpliwości, z chęcią podkreślali swój związek z Gotfry-
dem z Bouillon, ale jako fundatorem. Bliskie więzi łączące pamięć o księ-
ciu ze zgromadzeniem znajdują swój wyraz na papieskich i monarszych 
dokumentach z późniejszego okresu, wspominających hojne uposażenie 
kanoników otrzymane z rąk pierwszego łacińskiego władcy Jerozolimy66.

W każdym razie zidentyfi kowani współbracia i współsiostry ka-
noników pochodzą z dwóch głównych warstw społecznych Outremer, 
a więc z szeregów rycerstwa oraz burgesses. Wszyscy są więc łacinnika-
mi. Świadczą o tym wzmianki o przynależności stanowej, religijnej oraz 
kryterium imienia, aczkolwiek należy wziąć pod uwagę zastrzeżenie, iż 
nie da się precyzyjnie określić związków rodzinnych większości posta-
ci – poza m.in. dobrze znaną genealogią królowej Melisandy, mającej 
matkę Ormiankę67. Można zatem, dla precyzji wywodu, rozróżnić trzy 
kategorie konfratrów i konfraterek: (1) członkowie dynastii panującej; (2) 
najmożniejsi panowie Królestwa Jerozolimy; (3) przedstawiciele rycer-
stwa (w tym sergents, o czym niżej) oraz burgesses.

W przypadku monarchów wskazać można co najmniej dwa sposoby 
uchwytne w źródłach, pozwalające znaleźć się im w ścisłym związku 
z bożogrobcami. Jeden z nich to dołączenie do konfraterni, co będzie 
szczególnie interesujące w kontekście przedmiotu niniejszej pracy, a drugi 
to symboliczne dołączenie do kanonii Grobu Bożego na łożu śmierci, na 
zasadzie ad succurrendum68. Przyjęcie do zgromadzenia króla jako kano-
nika ma swoje poświadczenie w dziele Wilhelma z Tyru w odniesieniu 
do Baldwina II (1118–1131), który w 1131 r., gdy po ciężkiej chorobie 
zbliżał się do odejścia z tego świata, kazał zaprowadzić się do pałacu 
patriarchy, aby być bliżej Grobu Bożego. Tam, jak relacjonuje kronikarz, 
nim umarł, przyjął habit i stał się kanonikiem regularnym69. Baldwin II 

66 BB, nr 7, s. 45; nr 12, s. 54–57; nr 15, s. 60–62; nr 16, s. 63–67; nr 23, s. 80–83; nr 26, s. 86–
88; nr 34, s. 98–101; nr 36, s. 103–105; nr 42, s. 115–119; nr 45, s. 123–127; nr 135, s. 261–266; 
nr 150, s. 292–296.

67 Na temat różnorodności pochodzenia osadników z Zachodu w Ziemi Świętej vide: 
R. Ellenblum, Frankish Rural Sett lement in the Latin Kingdom of Jerusalem, Cambridge 1998, 
s. 73–85.

68 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 301–302.
69 WT, XIII. 28, s. 625: „Ipse vero, verus Christi confessor, habitum religionis assumens 

et vitam regularem professus, si viveret”.



708 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

nie był więc konfratrem, aczkolwiek warto podkreślić najwcześniejsze 
związki jerozolimskiej rodziny królewskiej z bożogrobcami70.

Natomiast pierwszym potwierdzonym źródłowo współbratem kapituły 
spośród władców Królestwa Jerozolimy, oraz innych państw krzyżowców 
na Wschodzie, był Baldwin III (1143–1163). O zaistniałym fakcie świadczą 
trzy dokumenty. W jednym z nich, datowanym na 25 lipca 1160 r., król 
Baldwin III określa kanoników Grobu Bożego jako „moich czcigodnych 
braci” („venerabiles fratres meos”)71. W pozostałych, w najwcześniejszym 
z 14 stycznia 1155 r.72 oraz drugim z 25 lipca 1160 r.73, potwierdza nada-
nia i transakcje pomiędzy Hugonem z Ibelinu a bożogrobcami, zwracając 
się do „kanoników Grobu Pańskiego moich najczcigodniejszych braci”74 
lub też wymieniając ich jako „moich braci kanoników Grobu Bożego”75. 
Wykorzystywany termin „moi bracia” nie jest tylko zwrotem retorycznym 
wykorzystywanym w królewskiej kancelarii, ale świadectwem związków 
braterstwa, które władca nawiązał z jedną z najważniejszych instytucji 
religijnych w Jerozolimie. Formuła ta nie występuje bowiem na wcześniej-
szych dokumentach Baldwina III kierowanych do bożogrobców, gdzie 
są po prostu określani jako „kanonicy Grobu Bożego”, bez wskazania 
na łączące ich z monarchą więzi76. Zwrot pojawia się natomiast w okre-
ślonym kontekście nadań i dalszych potwierdzeń dokonanych transakcji 
przez króla prezentującego się jako obrońca praw kościoła Grobu Bożego 
i suwerenny władca sprawujący kontrolę nad najpotężniejszymi możnymi 
Królestwa Jerozolimy. Można to odczytywać jako przejaw kształtowania 
wizerunku monarchy i królewskiej propagandy, zwłaszcza że przejął 
on władzę w wyniku wojny domowej.

W tym kontekście warto zwrócić uwagę, że poświadczenie ma tak-
że związek fraternitas kanoników Grobu Bożego z królową Melisandą 
(1131–1153), matką dwóch królów: Baldwina III i Amalryka I. Na dyplo-
mie wystawionym przez królową najprawdopodobniej w Nablusie, dato-
wanym na okres 14 stycznia – 31 sierpnia 1155 r., pojawia się określenie 

70 W tym kontekście warto nadmienić, że, jak zauważył K. Elm, trudno na podstawie 
zachowanego materiału stwierdzić istnienie w Królestwie Jerozolimy, na wzór zachodni, 
instytucji kanonii królewskiej, nadawanej podczas uroczystych świąt, choć zazwyczaj peł-
nionej przez jednego z jego kapelanów, vide: idem, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. 
Beiträge, s. 301–302.

71 BB, nr 43, s. 120.
72 BB, nr 41, s. 113–115; UKJ, nr 233, s. 427–431.
73 BB, nr 44, s. 121–122; UKJ, nr 255, s. 465–466.
74 BB, nr 44, s. 122; UKJ, nr 255, s. 466: „canonicis Dominici Sepulcri venerabilibus fra-

tribus”.
75 BB, nr 41, s. 113; UKJ, nr 233, s. 429.
76 Cf. np. UKJ, nr 210, s. 390–393.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 709

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

„naszych braci kanoników Grobu Pańskiego” („fratres nostors Dominici 
Sepulcri canonicos”), świadczące o więzach łączących Melisandę ze wska-
zaną instytucją. Dokument pochodzi z okresu po przejęciu pełni władzy 
przez Baldwina III, który w wyniku konfrontacji zbrojnej odsunął swoją 
matkę od bezpośrednich rządów i zajął Jerozolimę. Już jednak w 1153 r. 
monarcha pogodził się z Melisandą, a ta od 1154 r. ponownie zaczęła 
pojawiać się na królewskich dokumentach. Dyplom dla bożogrobców, 
potwierdzający sprzedaż posiadłości na ich rzecz przez Hugona z Ibeli-
nu, jest więc zapewne świadectwem pojednania się rodziny królewskiej, 
a jednocześnie wzrostu pozycji Baldwina III.

Amalryk I, następny król Jerozolimy (1163–1174), jeszcze jako hra-
bia Jafy i Askalonu (1151–1163) potwierdził związek łączący go z bo-
żogrobcami77. Poświadczenie nawiązanych więzi znajduje się na trzech 
dokumentach. Pierwszy spośród nich jest datowany na okres 1 września – 
24 grudnia 1158 r., gdzie bożogrobcy są wspominani poprzez zwrot „mo-
ich braci kanoników Grobu Świętego”78. Następnie, na dokumencie wy-
stawionym w Askalonie dnia 14 listopada 1158 r., Amalryk zwraca się do 
„moich najczcigodniejszych braci, kanoników Grobu Pańskiego”79. Uwa-
gę przykuwa także dyplom z 30 listopada 1160 r., wystawiony w Jafi e, 
gdzie Amalryk aż trzykrotnie wymienia kanoników Grobu Bożego jako 
swoich „współkanoników i współbraci”80. Chęć tak silnego zaakcento-
wania związku z bożogrobcami zdaje się wyjaśniać narratio dokumentu, 
w którym wystawca stwierdza, że dokonuje nadań na rzecz zgromadze-
nia kanoników w zamian za ich wkład wniesiony w zdobycie Askalonu 
(„pro expensa etiam et missione quam fecerunt ad capiendum Ascalo-
nem”)81. Warto zaznaczyć, że Askalon, ostatnia muzułmańska twierdza 
na wybrzeżu palestyńskim, został zdobyty po długim oblężeniu trwają-
cym od 25 stycznia do 22 sierpnia 1153 r. przy potężnym wysiłku całego 
Królestwa Jerozolimy. Stąd też nie dziwi zaangażowanie kapituły Grobu 
Bożego – jednej z najważniejszych i najbogatszych instytucji w Outremer 
– w ekspedycję. Niemniej kwestią otwartą pozostaje, jak duże koszty i na-
kłady, liczone w ludziach, materiałach i fi nansach, ponieśli bożogrobcy. 

77 Na temat podwójnego hrabstwa Jafy i Askalonu vide: H.E. Mayer, The Double County 
of Jaff a and Ascalon: One Fief or Two?, w: Crusade and Sett lement. Papers reads at the First Con-
ference of the Society for the Study of the Crusades and the Latin East and presented to R.C. Smail, 
red. P.W. Edbury, Cardiff  1985, s. 181–190.

78 BB, nr 47, s. 129–130: „fratresque meos Sancti Sepulcri canonicos”.
79 Ibidem, nr 48, s. 131–132: „venerabilibus fratribus meis Dominici Sepulcri canonicis”.
80 Ibidem, nr 47, s. 129–130: „Dominici Sepulcri concanonicis et confratribus meis”; ibi-

dem, nr 48, s. 131–132: „concanonicis confratribusque meis”; ibidem, nr 49, s. 132–134: „con-
canonici et confratris mei”; cf. UKJ, nr 203, s. 385; nr 261, s. 477; nr 305, s. 530–532.

81 BB, nr 49, s. 133; UKJ, nr 305, s. 530–532.



710 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Kluczowe źródło na temat oblężenia Askalonu, tj. Kronika Wilhelma 
z Tyru, ani też inne, nie przekazują żadnych informacji, które można 
by odnieść do udziału kapituły Grobu Bożego w ekspedycji82. Możemy 
się tylko domyślać, że wykorzystane zasoby były znaczne, właściwe dłu-
giemu oblężeniu, skoro Amalryk, nowy pan Askalonu, zdecydował się na-
grodzić bożogrobców bogatym nadaniem. Składała się nań wieś Geladia 
z 16 carrucate ziemi, dom w Askalonie i dalsze 2 carrucate ziemi we wsi 
Baineolbederan – w zamian za meczet (mahumaria), zwany przez muzułma-
nów Cathara, a przez łacinników Viridis, podarowany Grobowi Bożemu 
po zdobyciu Askalonu. Amalryk potwierdził także wcześniejsze nadania, 
tj. 4 carrucate ziemi nad rzeką przed Jafą, ogrodem podmiejskim, dwoma 
winnicami wraz z tym, co kanonicy posiadają na terytoriach Askalonu 
i Jafy83. Miara pojawiająca się w dokumencie, tj. carrucate, w przybliże-
niu ok. 49 ha, pozwala dostrzec, że sama tylko ziemia orna wymieniona 
w dokumencie zajmuje obszar ok. 1078 ha, stanowiąc niebagatelne upo-
sażenie. Amalryk, jako hrabia Askalonu, poprzez donację sygnalizował 
zatem swój związek z potężną instytucją, która poniosła zapewne spore 
nakłady w czasie zmagań o miasto przekazane mu następnie we wła-
danie. Ponadto, poza mającymi pierwszeństwo aspektami duchowymi, 
dołączał do stale rosnącego grona darczyńców Bożego Grobu – wcześniej 
tylko potwierdzał nadania Hugona z Ibelinu – ukazując swój majestat 
i możliwości fi nansowe.

Trzy powyższe przykłady przykuwają uwagę, gdyż spośród monar-
chów jerozolimskich tylko wskazani powyżej znajdują potwierdzenie źró-
dłowe jako konfratrzy kanoników Bożego Grobu. Na dodatek wszyscy 
stanowią najbliższą rodzinę, gdyż kwestia dotyczy matki, królowej Me-
lisandy, oraz dwóch jej synów, Baldwina III i Amalryka I. Choć należy 
zaznaczyć, że Amalryk, już jako król, nie pojawia się jako współbrat bo-
żogrobców na żadnym dokumencie, to jednak możemy domniemywać, 
że skoro tej więzi nie traci się po śmierci, to czemu miałoby się ją tracić 
wraz ze wstąpieniem na tron. Zastanawia, że wcześniejsi królowie ta-
kich związków z kanonikami najprawdopodobniej nie mieli. Być może 
nie zachowały się źródła, które mogłyby na to wskazywać, aczkolwiek 
dokumenty kancelarii jerozolimskiej kierowane do Grobu Bożego przed 
1150 r. nie wspomniały o monarchach-konfratrach. Choć zachowało się 
wyliczenie nadań Baldwina I, Baldwina II (1118–1131) i Fulka (1131–1143) 
pochodzące z czasów Baldwina III, to nie wspomina ono, mimo wszystko, 

82 Na temat oblężenia Askalonu np. vide: H. Glaesener, Autour de la bataille d’Ascalon, 
„Revue belge de philologie et d’histoire” 1949, 27, s. 112–130; N. Morton, The Crusader Sta-
tes and their Neighbours A Military History, 1099–1187, Oxford 2020, s. 138–139.

83 BB, nr 49, s. 133; UKJ, nr 305, s. 530–532.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 711

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

o związku braterstwa pomiędzy tymi królami a kanonikami84. Stan źró-
dłowy uniemożliwia więc zakwalifi kowanie pierwszych monarchów Je-
rozolimy jako konfratrów kapituły Bożego Grobu. Nie wiadomo również, 
kiedy dokładnie znani członkowie rodziny królewskiej stali się współ-
braćmi bożogrobców, aczkolwiek wysnuć można pewne przypuszczenie. 
Najprawdopodobniej mogło to mieć miejsce w związku z poświęceniem 
bazyliki Grobu Bożego w 1149 r., w 50. rocznicę zdobycia Jerozolimy 
(15 lipca)85. Było to bowiem jedno z najważniejszych wydarzeń politycz-
nych i religijnych Królestwa Jerozolimy w całej jego krótkiej historii. 
Stanowiło przy tym znakomitą okazję, aby zademonstrować duchowość 
krucjatową rodziny królewskiej – opiekującej się miejscami świętymi, 
spełniającej w nich pobożne praktyki religijne i broniącej ich przed za-
grożeniami zewnętrznymi86. Sugestię tę potwierdza wyraźny wzrost ma-
teriałów źródłowych w okresie od 1150 r. (do 1160 r.) pozwalających na 
stwierdzenie zaistnienia związku współbraterstwa pomiędzy członkami 
rodziny królewskiej a kanonikami Grobu Bożego. Najprawdopodobniej 
należy więc ten fakt wiązać z poświęceniem bazyliki i związanym z tym 
wzrostem znaczenia funkcjonującej przy niej kapituły.

Idąc dalej, z najwyższych kręgów społecznych Outremer jako kon-
fratrów Bożego Grobu można wskazać co najmniej czterech mężczyzn 
oraz jedną kobietę. Najwcześniej poświadczony jest Wilhelm z Bures, 
książę Galilei (1119/1120–1141) oraz konetabl i bajlif (regent) Królestwa 
Jerozolimy (1123–1124) w czasie niewoli króla Baldwina II. Za panowa-
nia króla Fulka, w okresie ok. 25 grudnia 1131 r. – 31 sierpnia 1132 r., 
Wilhelm dokonał donacji na rzecz bożogrobców, określając ich przy tym 
jako „moich współbraci”87. Z późniejszego okresu, tj. z 1155 r., zachował 
się dokument świadczący, że najważniejsi panowie Królestwa Jerozolimy 
hojnie obdarzali kanoników nadaniami ziemskimi w latach dwudziestych 

84 BB, nr 42, s. 118; UKJ, nr 238, s. 438–442.
85 Temat poświęcenia bazyliki jerozolimskiej w 1149 r. przykuł znaczącą uwagę w hi-

storiografi i, np. vide: A. Linder, “Like Purest Gold Resplendent”: the Fiftieth Anniversary of the 
Liberation of Jerusalem, „Crusades” 2009, 8, s. 31–51; idem, A New Day, New Joy: the Liberation 
of Jerusalem on 15 July 1099, w: L’idea di Gerusalemme nella spiritualiá cristiana del medioevo, 
red. W. Brandmüller, Vatican 2003, s. 46–64; S. John, The ‘Feast of the Liberation of Jerusalem’: 
remembering and reconstructing the First Crusade in the Holy City, 1099–1187, „Journal of Me-
dieval History” 2015, 41, 4, s. 409–431; M.C. Gaposchkin, The Feast of the Liberation of Jerusa-
lem in London, British Library Additional ms. 8927 Reconsidered, „Mediaeval Studies” 2015, 77, 
s. 127–181; S. Salvadó, op. cit., s. 403–420.

86 Na temat tz w. duchowości krucjatowej vide: C. Morris, The Sepulchre of Christ and 
the Medieval West, Oxford 2005; W. Purkis, Crusading Spirituality in the Holy Land and Iberia, 
c.1095–c.1187, Woodbridge 2008.

87 BB, nr 62, s. 156; UKJ, nr 128, s. 297: „confratribus meis”.



712 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

i trzydziestych XII w.88 Niemniej brak w nim wzmianek o przyjęciu do 
grona konfratrów ofi arodawców m.in. tej miary co Eustachy Grenier, se-
nior Cezarei (1101–1123), Sydonu (1111–1123) oraz, podobnie jak Wilhelm 
z Bures, konetabl i bajlif (regent) Królestwa Jerozolimy (1123) czy też 
syn Eustachego, Walter Grenier, pan Cezarei (1123–ok. 1154)89. Stosując 
analogię do dokumentu donacji Wilhelma z Bures, wydaje się to praw-
dopodobne, że obaj przedstawiciele rodu Grenier mogli być współbraćmi 
Bożego Grobu, aczkolwiek w świetle zachowanej podstawy źródłowej nie 
można tego stwierdzić z całą stanowczością.

Następnym przykładem jest Adelajda, wdowa po Hugonie Embriaco, 
panie Gibeletu (1109–1134/1135), czyli położonego w Hrabstwie Trypolisu 
antycznego Byblos90. Adelajda w dokumencie datowanym na okres 25 
grudnia 1134 r. – 24 grudnia 1135 r. przekazuje kanonikom Grobu Bożego 
corocznie 120 rotulae oliwy i 12 bizantów w zamian za przyjęcie jej zmarłe-
go męża i wszystkich ich synów „do wspólnoty i modlitw oraz braterstwa” 
(„in [...] consortio et orationibus ac fraternitate”), a także za rokroczną 
mszę w dniu 6 października za nieżyjącego już Hugona91. W dyplomie 
imiennie wymieniony został tylko jeden męski potomek Adelajdy, czyli 
Wilhelm – następca Hugona Embriaco – jako senior Gibeletu. Natomiast 
liczby pozostałych synów można się tylko domyślać, choć musiał być 
jeszcze co najmniej jeden, skoro pada stwierdzenie „wszystkich moich 
synów”, wykluczające jedynactwo Wilhelma92. Interesujące jest, iż Hugon 
został przyjęty do wspólnoty bożogrobców dopiero po swojej śmierci, na 
co wyraźnie (i to kilkukrotnie) wskazuje dokument. Mianowicie Adelajda 
przedstawia się jako była żona Hugona („uxor que fui Hugonis Embria-
ci”), a z samej treści wiadomo, iż musiał on niedawno umrzeć. Motywując 
wystawienie dyplomu, w którym wskazane jest przede wszystkim dobro 
duchowe wystawczyni oraz jej bliskich, w przypadku Adelajdy i jej synów 
użyto rozbudowanego zwrotu „pro salvatione mea ac fi liorum meorum et 
pro animabus nostris”, podczas gdy w stosunku do jej męża pada tylko 
określenie „pro anima domini ac mariti mei”. Natomiast dziękując za 
dopuszczenie rodziny do grona współbraci kanoników Grobu Bożego, 
w tekście w odniesieniu do Hugona mówi się o nim jako o „duszy mojego 

88 BB, nr 42, s. 118; UKJ, nr 238, s. 438–442.
89 Więcej o rodzie Grenier vide: J.L. La Monte, The Lords of Caesarea in the Period of the 

Crusades, „Speculum” 1947, 22, 2, s. 145–161.
90 O senioracie Gibeletu i rodzie Embriaco vide: K.J. Lewis, The Counts of Tripoli and Leba-

non in the Twelfth Century. Sons of Saint-Gilles, London–New York 2017, s. 54–55, 86–89, 207.
91 BB, nr 84, s. 193–194.
92 Ibidem, s. 194: „omnes fi lios meos”.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 713

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

męża” („animam mariti mei”)93. Jest to więc przypadek wyjątkowy po-
śmiertnego konfratra, ukazujący transcendentne rozumienie wspólnoty 
duchowej, do której można wejść także i po śmierci, jeśli takie życzenie 
wyrażą najbliżsi94. Zastanawia również, że wspomniane zostało przyjęcie 
do konfraterni tylko Adelajdy, synów i zmarłego męża, podczas gdy na 
dokumencie pojawia się informacja o córkach pary seniorów Gibeletu („ut 
fi liorum ac fi liarum nostrarum ipsa die commemorationem de illorum 
animabus faciant”)95. Gdyby przyjąć, że w tym miejscu nie chodzi tylko 
o uczczenie pamięci zmarłych z rodziny, zarówno córek, jak i synów, 
to trudno byłoby wyjaśnić dlaczego więc i one, choć ich matka dołączyła 
do konfraterni Grobu Bożego, nie dołączyły do wspólnoty kanoników. 
Przeszkodą nie byłaby z pewnością płeć, co potwierdza przykład samej 
Adelajdy, ale także i co najmniej jeszcze dwóch innych kobiet-współsióstr 
bożogrobców, już wcześniej uchwytnych w źródłach96. Można się zatem 
domyślać, że córki pana Gibeletu zmarły w młodym wieku i dlatego 
tylko jego pozostali przy życiu synowie znaleźli się w gronie współbraci 
kapituły.

Ostatnim ze znanych przedstawicieli konfratrów Bożego Grobu re-
krutujących się z najwyższych elit Outremer jest Hugon z Ibelinu (ok. 
1130–ok. 1169–1171), senior ar-Ramli. Był on najstarszym synem Barisana, 
założyciela najpotężniejszego rodu możnowładczego w historii Królestwa 
Jerozolimy, znanego pod nazwą Ibelinów, oraz Helvis, spadkobierczyni 
Baldwina, kasztelana ar-Ramli97. Zauważyć można, że w latach 1155–1160 
Hugon przeprowadził z bożogrobcami kilka transakcji polegających na 
zamianie czy też sprzedaży ziemi znajdującej się wcześniej w posiadaniu 
jego rodziny. Nie szczędził również aktów pobożnej donacji98. Transakcje 

93 Ibidem, s. 194.
94 Vide: O.G. Oexle, Obcowanie żywych i umarłych. Rozważania o pojęciu „memoria”, w: 

Społeczeństwo średniowiecza. Mentalność – grupy społeczne – formy życia, Toruń 2000, s. 13–44.
95 BB, nr 84, s. 194.
96 Ibidem, nr 97, s. 214–215; nr 98, s. 215–216; nr 99, s. 217–128.
97 Na temat rodu Ibelinów i ich początków, np. vide: H.E. Mayer, Carving Up Crusaders: 

the Early Ibelins and Ramlas, w: Outremer. Studies in the history of the Crusading Kingdom of Je-
rusalem presented to Joshua Prawer, red. B.Z. Kedar, H.E. Mayer, R.C. Smail, Jerusalem 1982, 
s. 101–118; H.E. Mayer, The Origins of the Lordships of Ramla and Lydda in the Latin Kingdom of 
Jerusalem, „Speculum” 1985, 60, 3, s. 537–552; W. Rüdt De Collenberg, Les Premiers Ibelins, 
„Le Moyen Âge” 1965, 71, 3, s. 433–474; też vide: J. Riley-Smith, The Feudal Nobility and the 
Kingdom of Jerusalem, 1174–1277, London 1973.

98 BB, nr 50, s. 134–136; UKJ, nr 281, s. 506; BB, nr 51, s. 136–138; UKJ, nr 297, s. 524–525; 
BB, nr 53, s. 140–142; vide: A. Gutgarts, Frankish, s. 150.



714 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

te następnie potwierdzali Melisanda, Baldwin III i Amalryk99. Pierwszy 
dyplom, zawierający informację o sprzedaży bożogrobcom przez seniora 
ar-Ramli posiadłości ziemskich za kwotę 7000 bizantów, został wystawio-
ny 14 stycznia 1155 r.100 Nie pojawia się na nim żadna sugestia świadczą-
ca o dołączeniu przez Hugona z Ibelinu do konfraterni Bożego Grobu. 
Natomiast na dokumencie z około 1 września – 24 grudnia 1158 r. senior 
ar-Ramli po raz pierwszy określa kanoników mianem swoich współbraci 
(„fratribus meis Sancti Sepulcri canonicis”)101. Wskazany dyplom zwią-
zany jest z koniecznością zapłacenia przez Hugona okupu za uwolnienie 
z niewoli, do której dostał się w bitwie pod Banijasem z 1157 r.102 Wydaje 
się zatem niemal pewne, że w okresie między 14 stycznia 1155 r., czyli 
datą wcześniejszej transakcji z bożogrobcami, gdzie jednak senior ar-
-Ramli nie fi guruje jako współbrat, a wystawieniem dyplomu z 1158 r., 
Hugon został konfratrem kanoników Bożego Grobu. Wydaje się, że 
można wskazać dwie potencjalne, aczkolwiek niewykluczające się mo-
tywacje. Senior ar-Ramli mógł nawiązać bliskie kontakty z bożogrobcami 
już w czasie pierwszej transakcji, jaką z nimi przeprowadził. Kapituła 
Grobu Bożego była bowiem bogatą instytucją, dysponującą rezerwami 
fi nansowymi, które następnie okazały się niezbędne warstwie rycerskiej 
Królestwa Jerozolimy w trudnych czasach nieustających walk i kampanii 
militarnych. Z drugiej strony bliskie związki Hugona z Ibelinu mogły 
wynikać z chęci wywiązania się z wymuszonego koniecznością zobo-
wiązania zapłaty okupu i poszukiwaniem gotówki – w dyplomie jest 
mowa o sprzedaży dwóch wsi wraz z przyległościami za niebagatelną 
kwotę 3000 bizantów – którą zapewniła mu znana wcześniej instytucja. 
Status konfratra mógł więc ułatwić szybkie pozyskiwanie potrzebnych 
funduszy, a jednocześnie kanonicy Bożego Grobu pozyskiwali potężne-
go sprzymierzeńca. Hugon z Ibelinu wkrótce zaczął okazywać co raz 

99 Królewskie potwierdzenia nadań dla bożogrobców vide: BB, nr 37, s. 105–106; UKJ, 
nr 188, s. 371–373 (Melisanda, 1155 r.); BB, nr 41, s. 113–115; UKJ, nr 233, s. 427–431 (Bald-
win III, 1155 r.); UKJ, nr 239, s. 443 (Baldwin III, 1155 r.); BB, nr 44, s. 121–122; UKJ, nr 255, 
s. 465–466 (Baldwin III, 1160 r.); BB, nr 45, s. 123–127; UKJ, nr 258, s. 470–474 (Baldwin 
III, 1160). Natomiast Amalryk wydawał dokumenty dla Grobu Bożego jeszcze jako hrabia 
Askalonu, vide: BB, nr 50, s. 134–136; UKJ, nr 281, s. 506–507 (1155 r.); UKJ, nr 282, s. 507–
511 (1155 r.); nr 288, s. 516 (1155 r.); BB, nr 51, s. 136–138; UKJ, nr 297, s. 524–525 (1158 r.); 
BB, nr 47, s. 129–130; UKJ, nr 298, s. 525–528 (1158 r.); nr 301, s. 528–529 (1160 r.); nr 303, 
s. 529 (1160 r.).

100 BB, nr 50, s. 134–136; UKJ, nr 281, s. 506.
101 BB, nr 51, s. 136–138; UKJ, nr 297, s. 524–525.
102 WT, XVIII, 14, s. 831; starcie znane również jako bitwa nad Brodem Jakuba lub nad 

jeziorem Méron/Huleh, ‘Ain al-Mallaha, vide: M. Ehrlich, The Batt le of  ‘Ain al-Mallaha, 19 
June 1157, „Journal of Military History” 2019, 83, 1, s. 31–42.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 715

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

większe łaski zgromadzeniu. Z okresu około 25 grudnia 1159 r. – 26 lipca 
1160 r. zachował się dokument świadczący o przekazaniu przez Herberta, 
opata klasztoru św. św. Józefa i Habakuka, dóbr w Bethel (Baytin) i Beze 
(Izza), wraz ze zbudowaną przez zgromadzenie kaplicą, na rzecz kano-
ników regularnych Grobu Bożego. Transakcja dokonała się na polecenie 
patriarchy oraz na prośbę Hugona z Ibelinu (domini Hugonis precibus), 
który w zamian przekazał klasztorowi św. św. Józefa i Habakuka inne 
dobra w okolicy Mirabel103. Kolejny dyplom związany z tą samą sprawą, 
z około 25 grudnia 1159 r. – 31 sierpnia 1160 r., potwierdza znakomite 
relacje, które zaczęły łączyć Hugona z Ibelinu i bożogrobców104. W uza-
sadnieniu wystawienia dokumentu, przekazującego Grobowi Bożemu 
ziemie odstąpione wcześniej przez klasztor św. św. Józefa i Habakuka, 
senior ar-Ramli składa podziękowania kanonikom za pomoc okazaną 
mu w wydostaniu się z niewoli105. Hugon z Ibelinu przy tym dwukrot-
nie przywołuje informację, że jest współbratem bożogrobców, wyraźnie 
wskazując, iż to istotna wiadomość dla jego środowiska i odbiorców 
wiadomości. Niestety w materiale źródłowym brak dalszych przekazów 
świadczących o związkach braterstwa łączących Ibelinów z kanonikami 
Bożego Grobu. Natomiast fakt, że jeden z pierwszych przedstawicieli 
najpotężniejszego rodu w Outremer był hojnym darczyńcą zgromadzenia 
i członkiem bractwa, świadczy o istotnej roli, jaką odgrywali bożogrobcy 
w kulturze politycznej i religijnej Królestwa Jerozolimy. Przypadek senio-
ra ar-Ramli dowodzi również, że kanonicy potrafi li poprzez transakcje 
majątkowe nawiązywać trwałe związki z przedstawicielami elit.

W podobnej sytuacji co Hugon z Ibelinu znalazł się inny przedstawi-
ciel rycerstwa w Outremer, Jan Gotmann, najpewniej potomek Gotmanna 
z Brukseli106. W bitwie pod Banijasem z 1157 r. dostał się do muzuł-
mańskiej niewoli i zobowiązany był zapłacić sowity okup107. Dokument 
z 3 grudnia 1161 r. poświadcza sprzedaż przez Jana Gotmanna pięciu wsi 
(casalia) za łączną kwotę 1400 bizantów bożogrobcom, których określa 
jako „panów i braci moich, kanoników kościoła Grobu Pańskiego”108. 

103 BB, nr 52, s. 139–140.
104 BB, nr 53, s. 140–142.
105 Ibidem, s. 141: „et pro magno a fratribus meis ecclesiae Sancti Sepulcri canonicis in 

captionis meae liberatione mihi collato benefi cio”.
106 Jednego z krzyżowców pierwszej krucjaty, członka hufca Gotfryda z Bouillon, vide: 

A.V. Murray, The Crusader, s. 102, 113, 167–170, 205.
107 WT, XVIII, 14, s. 831: wymieniony przez kronikarza jako Iohannes Gomannus.
108 BB, nr 88, s. 201–203; UKJ, nr 265, s. 489–490: „dominis et fratribus meis ecclesie Do-

minici Sepulcri canonicis”; też vide: A. Gutgarts, Frankish, s. 150–151. Zwrot dominis meis 
pojawiający się na dokumencie niekoniecznie musi oznaczać stosunek lenny, skoro Jan 
Gotmann był bezpośrednim wasalem króla.



716 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Widocznie więc we wskazanym przypadku zaszła podobna motywacja, 
jak u Hugona z Ibelinu, który w momencie potrzeby zwrócił się do insty-
tucji dysponującej gotówką, stając się jednocześnie, zapewne przy okazji 
zawierania i negocjowania warunków transakcji, konfratrem zgromadze-
nia. Warto zaznaczyć, że choć Jan Gotmann jest bliżej nieznaną postacią, 
to trzeba zaliczyć go do bogatego rycerstwa Królestwa Jerozolimskiego. 
Na jego posiadłości składało się pięć wsi, które był w stanie sprzedać 
w niesprzyjających okolicznościach, a z pewnością nie były to jego jedy-
ne dobra. Koligacje rodzinne wiązały go z możnym rodem Grenierów, 
gdyż jego córka Elżbieta (lub Izabela) była żoną Hugona, seniora Ceza-
rei (ok. 1149/1154–1168/1174)109. Prawdopodobne także, że to jego syn, 
Ancherius, świadkował na dokumencie Baldwina z Ibelinu dla Szpitala 
św. Jana w Jerozolimie w 1165 r., co dowodzi dużego autorytetu rodziny 
w kręgach najwyższych warstw Królestwa Jerozolimy110. Warto jeszcze 
wskazać, że Jan Gotmann był bezpośrednim wasalem monarchy. Stąd też 
na dokumencie dla bożogrobców pojawia się informacja, że Baldwin III 
polecił i zatwierdził sprzedaż wymienionych wsi, ponieważ były one 
podległym mu lennem111.

Nie tylko jednak monarchowie i ich bezpośredni lennicy dołączali do 
bractwa Bożego Grobu. W przynajmniej dwóch przypadkach wskazać 
można przedstawicieli wywodzących się z najmniej opracowanej w li-
teraturze przedmiotu warstwy społeczeństwa Outremer, tj. z szeregów 
sergents. Byli oni zobowiązani do służby zbrojnej, dzierżyli lenna, co od-
różniało ich od burgesses, a jednocześnie nie określano ich w źródłach 
jako milites. Zdaje się, że najtrafniej byłoby defi niować sergents pojemnym 
terminem „drobnego rycerstwa”112. Pierwszą wzmiankę o postaci rekru-
tującej się ze wskazanej warstwy można datować na okres 25 grudnia 
1128 r. – 31 sierpnia 1129 r. Jest to Piotr de Sancto Lazaro (z Betanii), 
wymieniony jako frater Dominici Sepulcri113. Wskazany dokument daje inte-
resujący wgląd w funkcjonowanie kapituły Grobu Bożego. Kiedy bowiem 

109 Cf. Fragment d’un cartulaire de l’ordre de Saint-Lazare, en Terre Sainte, wyd. A. de Marsy, 
„Archives de l’Orient Latin” 1884, 2, nr 18, s. 136–137; RRH, nr 361, s. 95.

110 Cartulaire général de l’Ordre, nr 340, s. 238–239; RRH, nr 419, s. 109.
111 BB, nr 88, s. 202; UKJ, nr 264, s. 486–489; nr 307, s. 533; RRH, nr 368, s. 97: „consilio et 

consensu domini regis Balduini, de cuius feodo fuit presentis venditionis possesio”.
112 Szczególny przypadek rodziny z lenna Sanctus Lazarus (Betanii) pozwala dokonać 

rozróżnienia pomiędzy przedstawicielami burgesses a sergents, choć może ono budzić wąt-
pliwości w klasycznym ujęciu J. Prawera (idem, Crusader, s. 312–313), aczkolwiek kierując 
się defi nicją M. Nadera, pomiędzy przedstawicielami tych poszczególnych warstw istotną 
różnicą jest posiadanie lub nie feudum, które dzieli rycerstwo (w tym też drobne) od burges-
ses (vide: M. Nader, op. cit., s. 1–10).

113 BB, nr 65, s. 160–161; RRH, nr 128, s. 30–31.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 717

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Piotr zmarł, jego żona oraz nieletnia córka – widoczne świadectwo, że był 
on osobą świecką i łacińskie wyrażenie frater w tym przypadku oznacza 
konfratra bożogrobców – poprosiły o możliwość pozostawienia im lenna, 
feodum Sancti Lazari, tj. Betanii114, dopóki córka nie wyjdzie za mąż, po 
czym służba należna za lenno zostałaby wznowiona115. Natomiast gdy cór-
ka osiągnęła wiek odpowiedni do zamążpójścia, kanonicy chcieli wydać 
ją za mąż za swojego wychowanka również o imieniu Piotr (nostro nutrito 
famulo)116. Niemniej jej matka była temu stanowczo przeciwna, ponieważ 
nie chciała stracić w czasie swojego życia lenna, skąd płynęło jedno ze 
źródeł jej utrzymania. Przyprowadzona wraz z matką, ojczymem (victri-
cus), męskimi opiekunami (patrini) i innymi świeckimi przed patriarchę 
Stefana i kapitułę, córka oświadczyła, że   woli żebrać, niż wyjść za mąż 
wbrew woli matki. Zaproponowała więc zwrot lenna kanonikom pod wa-
runkiem, że jej matka i ojczym będą nadal z niego korzystać aż do końca 
swojego życia. Poprosiła także o opiekę nad jedynym synem matki i jej 
drugiego męża po ich śmierci, na co bożogrobcy przystali117. Dokument 
wskazuje więc, że kanonicy Grobu Bożego mieli własnych lenników, zo-
bowiązanych do służby, a także wychowywali chłopców, których nieko-
niecznie szykowali do kariery duchowej, o czym świadczy przypadek 
Piotra, mającego w myśl pierwotnych planów stać się ich lennikiem. Przy 
całej złożoności sprawy warto zaobserwować, że kanonicy interesowali się 
rodziną ich zmarłego konfratra, zezwalając na dzierżenie lenna wdowie 
po nim i ich nieletniej córce. Zmarły Piotr de Sancto Lazaro (z Betanii), 
wnioskując po statusie relacji, najpewniej wywodził się z warstwy sergents, 
nie zaś z burgesses, skoro był zobowiązany do służby i dzierżył feudum118. 
Jak zauważa H.E. Mayer, lenno Betanii musiało być sporej wielkości, gdyż 
bożogrobcy zrobili więcej, niż było to konieczne, aby po śmierci Marii i jej 
męża na stałe dostać je w swoje ręce119. Najpewniej spośród takich właśnie 
lenników Grobu Bożego, jak Piotr i jemu podobni, było rekrutowanych 

114 Betania była popularnie znana jako Św. Łazarz (Sanctus Lazarus, al-‘Eizariya, etc.) ze 
względu na swoje powiązanie z opowieścią z Ewangelii św. Jana o wskrzeszeniu Łazarza 
przez Jezusa Chrystusa (J 11.1–46).

115 Vide: J. Prawer, Crusader, s. 313; sprawę Piotra oraz jego bliskich i ich związków 
z kapitułą Grobu Bożego szczegółowo przedstawił H.E. Mayer, vide: idem, Ehe und Besitz  
im Jerusalem der Kreuzfahrer, w: The Crusades and Their Sources: Essays Presented to Bernard 
Hamilton, red. J. France, W.G. Zajac, Aldershot 1998, s. 155–167; też vide: C. Tischler, op. cit., 
s. 164–166.

116 BB, nr 65, s. 160; na temat famuli Grobu Bożego vide: K. Elm, Fratres et Sorores Sanctis-
simi Sepulcri. Beiträge, s. 69, 74–75; J. Prawer, Crusader, s. 312–313.

117 BB, nr 65, s. 160–161.
118 Inaczej J. Prawer, Crusader, s. 313; C. Tischler, op. cit., s. 76–91.
119 H.E. Mayer, Ehe, s. 157.



718 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

500 zbrojnych, o których pisze Jan z Ibelinu, jako o zobowiązaniu mili-
tarnym kanoników wobec Królestwa120.

Z kolei na dokumencie datowanym na 31 sierpnia 1130–1133 r. po-
twierdzenie znajduje przyjęcie do konfraterni kanoników Bożego Grobu 
Bernarda z Bourges (Bituricensis), pojawiającego się w źródłach również 
jako Bernard z Châteauroux (castelli Radulphi), oraz jego żony Ahoys, 
znanej także jako Haoisa, Havidis121. Na podstawie zachowanych relacji 
można stwierdzić, że byli to przedstawiciele burgesses. Jasno dowodzi 
tego lista świadków na dokumencie z 1135 r., gdzie Bernard z Bourges 
(Bituricensis) został wymieniony wraz z innymi osobami zaraz po kano-
nikach, pojawiając się tuż po zwrocie De burgensibus122. W każdym razie 
Bernard i jego żona dokonują donacji domu położonego w Jerozolimie 
w okolicy bramy św. Szczepana (inaczej zwana bramą Lwów) i posiada-
nego majątku ziemskiego w zamian za dożywotnią rentę. Zamiar swój 
uzasadniają nie tylko stałą formułą dewocyjną (pro salute nostra et pa-
rentum nostrorum), ale i wyrażeniem o nawiązaniu, dzięki Boskiej łasce, 
związków braterstwa z kanonikami Grobu123. Więzi te potwierdza tak-
że wzmianka, że ze względu na nawiązane relacje, Bernard i jego żona 
będą trzy razy w roku, na Boże Narodzenie, Wielkanoc i święto zdobycia 
Jerozolimy, otrzymywać jeden dzban wina wraz z dwoma chlebami124. 
Przyjęcie Bernarda i jego żony do grona konfratrów Grobu Bożego (in fra-
ternitate nostra susceptis), jak i poczynione ustalenia zostały następnie po-
twierdzone w osobnym dokumencie przez Piotra, przeora bożogrobców 
(1130–1151)125. Najprawdopodobniej motywacją Bernarda i Ahoys była 
chęć zapewnienia sobie ugruntowanego bytu, bowiem przekazując po-
siadany majątek otrzymywali gwarantowane wyżywienie i opiekę aż do 
śmierci. Można się domyślać, że para ta albo nie miała dzieci, albo nie 
dożyły one do początku lat trzydziestych XII w.

120 John of Ibelin, op. cit., 239, s. 615.
121 BB, nr 70, s. 167–168; nr 95, s. 212–213; nr 98, s. 215–216; nr 99, s. 217–218; nr 101, 

s. 219–220.
122 Ibidem, nr 102, s. 222.
123 Ibidem, nr 98, s. 215–216: „ecclesiae Sancti Sepulcri et eiusdem canonicis, eorum Dei 

gratia fratres eff ecti”.
124 Ibidem, s. 216: „unam vini cum duobus panibus ob fraternitatis recordationem haben-

dam permiserunt”. Warto nadmienić, że jest to najpewniej forma caritas otrzymywanego 
przez każdego z (współ)braci z okazji święta, a więc sposób na zaznaczenie i podkreślenie 
braterskiej więzi.

125 Ibidem, nr 99, s. 217.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 719

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Warto nadmienić, że Bernard i jego żona Ahoys są obecni w źródłach 
między 1125 a 1138 r., biorąc udział w transakcjach z Bożym Grobem126. 
W dyplomie z 15 marca 1135 r. sprzedają bożogrobcom kolejny dom poło-
żony wewnątrz murów Jerozolimy127, który następnie wraz z jeszcze jedną 
nieruchomością kanonicy odsprzedali pewnej Petronilli, za kwotę 440 
bizantów, aby służył jako szpital dla pielgrzymów z Królestwa Węgier128. 
Kanonicy Grobu Bożego zachowali sobie prawo pierwokupu, a Petronilli 
z Węgier (mulieri Ungarice) zagwarantowali równowartość dziennej racji 
żywieniowej w refektarzu dla czterech mężczyzn. Niemniej, jako współ-
siostra (sicut soror ecclesiae) Grobu Bożego, odstąpiła dwie przydzielone 
jej racje w ramach pobożnego daru swoim braciom129. Petronilla z Wę-
gier z pewnością wywodziła się z wysokich warstw społecznych, skoro 
była w stanie przybyć do Ziemi Świętej i wyłożyć niebagatelną kwotę na 
stworzenie szpitala dla węgierskich pielgrzymów. Musiała podróżować 
ze znacznym orszakiem, gdyż na dokumencie pojawiają się takie posta-
ci jak eremici Kosmas i Bonifacy (Chosmas Ungaricus heremita, Bonefatius 
socius eius) oraz archidiakon Szymon (Symeon Ungaricus archidiaconus), 
najpewniej należące do jej świty lub też z nią podróżujące130. Petronilla 
jest pierwszą poświadczoną kobietą spoza szeroko rozumianego obszaru 
kultury francuskiej, która była konfraterką bożogrobców.

Kolejną współsiostrą kanoników była Mabilia. Na dokumencie 
z 25 czerwca 1132 r. oddała się pod opiekę bożogrobców i w zamian za 
170 bizantów wraz z wyżywieniem do końca życia przekazała im dom 
wraz z ogrodem oraz znajdującą się tam cysterną131. Z treści wystawio-
nego dokumentu można wnosić, że była już w co najmniej dojrzałym 
wieku, bowiem wzmiankuje swoich bliskich, tj. męża i syna (najpraw-
dopodobniej zmarłych), prosząc o zbawienie ich dusz, jak i swojej wła-
snej („pro redemptione animae mariti mei et fi lii mei et animae mee”), 
oraz przekazując informacje o swoim, nie za dobrym, stanie fi zycznym 
(„pro [...] corporis inopia relevanda”)132. Na dokumencie kanonicy Grobu 
Bożego zostali określeni jako „moi współbracia i panowie”133. Oprócz 

126 Po raz pierwszy pojawiają się na dokumencie z około końca kwietnia i przed 11 VI 
1125 r.; vide: H.E. Mayer, Von der Cour des Bourgeois zum öff entlichen Notariat: Die freiwillige 
Gerichtsbarkeit in den Kreuzfahrerstaaten, Wiesbaden 2016, nr 1, s. 218–221; RRH, nr 110, s. 27.

127 BB, nr 80, s. 167–168.
128 Ibidem, nr 101, s. 220.
129 Ibidem.
130 Ibidem.
131 Ibidem, nr 97, s. 214–215; vide: J. Prawer, Crusader, s. 299; C. Tischler, op. cit., s. 48–49; 

A. Gutgarts, Frankish, s. 192.
132 BB, nr 97, s. 214–215.
133 Ibidem, s. 215: „confratribus et dominis meis”.



720 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

więc literalnego potwierdzenia związków braterstwa łączących Mabilię 
z bożogrobcami zwraca uwagę określenie ich przez kobietę „moimi pa-
nami”134. Prawdopodobnie nie jest to wzmianka o związku lennym na 
wzór tego łączącego Piotra de Sancto Lazaro (z Betanii) z bożogrobcami, 
a raczej stwierdzenie statusu Mabilii, znanego też z późniejszych spisów, 
jako osoby płacącej czynsz za zajmowanie nieruchomości należącej do 
kanoników135. Być może było to również określenie świadczące o istnie-
jącej już wcześniej współpracy pomiędzy bożogrobcami a Mabilią, któ-
ra rozpoczęła się przed momentem transakcji i, jak można wnioskować 
z dalszych przesłanek, trwała również po niej136. W każdym razie donacje 
Mabilii oraz Bernarda i jego żony Ahoys zostały następnie, około 1137–
1138 r., potwierdzone jako posiadłości Grobu Bożego przez króla Fulka137. 
Prawdopodobnie jest to ostatnia źródłowa wzmianka, z której można 
wnosić, że co najmniej Mabilia wciąż żyła, nazwa wymienionej nieru-
chomości nosi bowiem jej imię, tj. domum Mabiliae, aczkolwiek ta nazwa 
była w użyciu przez następne kilkadziesiąt lat, kopiowana z dokumentu 
na dokument138. Wymieniony w królewskim dyplomie domum Bernardi 
Bursarii może z kolei być tożsamy z posiadłością Bernarda z Bourges 
(Châteauroux), gdyż obie transakcje pomiędzy bożogrobcami a wymie-
nionymi postaciami miały miejsce w podobnym okresie, a sam Bernard 
pojawia się w źródłach w różnych wariantach zapisu. Co więcej, dom 
został zakupiony od dwóch wcześniejszych właścicieli, tj. Jerzego Raicusa 
i Busardusa lub Bursardusa139. Posiadłość przypisano więc w dokumencie 
albo Busardusowi czy Bursardusowi, albo też Bernardowi i doszło do 
omyłki w zapisie – w każdym razie jest mowa o tej samej posiadłości. 
Jednocześnie wydaje się, że rozsądnym jest założenie, iż na dokumencie 
królewskim chodzi o potwierdzenie nadań z ostatnich lat, a to Bernarda 
z Bourges (Châteauroux) i jego żony Ahoys ma najbliższe względem 
niego poświadczenie źródłowe.

Na królewskim dokumencie potwierdzającym posiadłości bożogrob-
ców w Jerozolimie wymieniony został także „dom Rogera brata tychże ka-
noników”140. Wyraźnie jest mowa o konfratrze, bowiem we wcześniejszej 

134 Ibidem.
135 Ibidem, nr 33, s. 97.
136 C. Tischler, op. cit., s. 48–49; A. Gutgarts, Frankish, s. 191–192.
137 Nie ma w pełni zgodności co do datacji dokumentu, cf. BB, nr 33, s. 97 (5 lutego–14 

lipca 1138 r.), UKJ, nr 139, s. 321 (25 grudnia 1137–14 lipca 1138 r.). Na temat działalności 
króla Fulka jako władcy ziemskiego w Jerozolimie i jego donacjach na rzecz bożogrobców 
vide: H.E. Mayer, King, s. 179–188.

138 BB, nr 97, s. 214–215.
139 Ibidem, nr 95, s. 213.
140 BB, nr 33, s. 97; UKJ, nr 139, s. 321: „domum Rogerii fratris eorundem canonicorum”.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 721

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

partii tekstu wzmiankowane są domy kanoników, czyli Piotra Bernarda 
(domum Petri Bernardi canonici) oraz dwóch Ewrardów (domum Evrardi 
canonici, item domum alterius Evrardi canonici) z klarownym zaznaczeniem 
ich stanu141. Roger natomiast niezaprzeczenie ma status współbrata ka-
pituły Grobu Bożego. Inne dyplomy królów Jerozolimy pozwalają na 
dalszą identyfi kację postaci oraz określenie jej pozycji. Król Baldwin III 
dnia 13 lipca 1155 r. wydał w Akce dokument, w którym potwierdzał 
wcześniejsze nadania poczynione na rzecz kanoników Grobu Bożego od 
czasów Gotfryda z Bouillon142. Pojawiają się w nim powtórzone za po-
przednimi dyplomami nadania domów, w tym i wzmianka o „domu 
Rogera de Sancto Lazaro, brata Świętego Grobu”143. Najpewniej, na co 
wskazuje sekwencja treści, gdzie tak jak w dokumencie króla Fulka po 
domu Mabilii pada informacja o domu Rogera, mowa jest o tej samej po-
staci144. Tożsamość postaci potwierdza dalsza dokumentacja, wskazująca, 
że Roger de Sancto Lazaro (z Betanii), jak i jego rodzina, są postaciami 
silnie osadzonymi w materiałach zgromadzenia kanoników Grobu Boże-
go145. Już bowiem w 1135 r. patriarcha jerozolimski Wilhelm oraz przeor 
Piotr przywracają mu i jego żonie Marii lenno (feodum), pod warunkiem 
że w ciągu dwóch lat sprzedadzą swój dom w Świętym Mieście i zain-
westują wszystko, co mają, w ziemię Grobu Pańskiego, albo w Betanii, 
albo w Jerozolimie. Natomiast mieli stracić lenno, jeśli nie sprzedaliby 
i nie zainwestowali uzyskanych funduszy zgodnie ze wskazaniem. Po-
nadto, gdyby w międzyczasie umarli, to ich majątek miał przejść na bo-
żogrobców146. Lenno Świętego Łazarza, tj. Betania, pojawia się po raz 
kolejny w kontekście prozopografi i konfratrów Bożego Grobu. Niewielka 
odległość czasowa dzieląca sprawę Rogera i Marii od tej z 1128/1129 r., 
w której była mowa o feudum Piotra, znajduje swój dalszy ciąg. W 1135 r. 
Maria wydała swoją córkę, wzmiankowaną w 1128/1129 r., za Bernarda, 
brata przeora Bożego Grobu, Piotra. Jej pierwszy mąż, Piotr de Sancto 
Lazaro (z Betanii), podarował ich córce wiano w wysokości 100 bizantów 
i winnicę147. Dokument dotyczy także sporu o dom w okolicach Tem-
plum (meczetu al-Aksa), którego własność została ostatecznie podzielona 
pomiędzy nieznanego z imienia syna Marii, Marię i jej drugiego męża 

141 Ibidem.
142 BB, nr 42, s. 118; UKJ, nr 238, s. 438–442.
143 BB, nr 42, s. 118; UKJ, nr 238, s. 438–442: „domum Rogerii de Sancro Lazaro fratris 

Sancti Sepulcri”.
144 Cf. BB, nr 33, s. 97; UKJ, nr 139, s. 321.
145 H.E. Mayer, Ehe, s. 155–167.
146 BB, nr 100, s. 218–219.
147 Ibidem, nr 102, s. 220–222.



722 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Rogera oraz zięcia Bernarda, mającego przejąć posiadłość po śmierci 
wszystkich wcześniej wymienionych osób148. Najpewniej nie jest to jednak 
dom, który Roger de Sancto Lazaro (z Betanii) i jego żona mieli sprzedać 
według umowy z 1135 r., a inna posiadłość w samym mieście. Jest bo-
wiem mowa o nieruchomości w okolicach platea Templi obok domu przed-
stawiciela warstwy burgenses, Bentulinusa, wymienionego jako świadek 
dokumentu149. O ten dom dopiero toczył się spór, własność w całości nie 
należała do Rogera oraz Marii i raczej słusznie można zakładać, że nie 
mógł być przedmiotem wcześniejszych ustaleń z bożogrobcami. Ponadto 
około 1153/1154 r. kanonicy sprzedali wzmiankowany dom Rogera i Marii 
w okolicy Templum wicehrabiemu Jerozolimy Benscelinusowi i jego żonie 
o imieniu Goda – jak sugeruje H.E. Mayer, tożsamej z córką Piotra i Marii 
de Sancto Lazaro (z Betanii)150. Wskazuje to, że wcześniejsi posiadacze 
musieli już w tym czasie nie żyć, a jednocześnie, że była to inna posia-
dłość niż ta z umowy z 1135 r.151

W każdym razie, co istotne, w kwestii ustalenia statusu społecznego 
postaci, zarówno Roger, drugi mąż Marii, a także Bernard, mąż córki 
Marii, są określani jako „klienci” (clientes), odpowiednio Grobu Bożego 
i patriarchy jerozolimskiego152. Wydaje się, że jest to określenie związków 
lennych łączących Rogera i Bernarda z ich patronami, skoro pierwszy 
z nich dzierżył feudum, a drugi, jeśli nawet wcześniej nie miał własnego 
lenna, to wszedł w jego posiadanie za sprawą małżeństwa z córką Piotra 
de Sancto Lazaro (z Betanii). Warto odnotować, że J. Prawer uznaje, iż 
nie istnieje żadna różnica pomiędzy stosowaniem słów clientes a fratres 
czy confratres na oznaczenie specjalnego statusu łączącego obdarzoną 
tym terminem osobą a kapitułą Grobu Bożego153. Trudno się z tą opi-
nią zgodzić, gdyż sam badacz zauważa, że cliens wyraża pozycję podle-
głości, oznaczając prawdopodobnie pewien rodzaj wasalnego stosunku 
między ludźmi, którzy nie należeli do stanu rycerskiego154. Natomiast 
fratres i confratres nie mogli oznaczać tego samego, nie tylko semantycz-
nie – jak bowiem w przyjętym przez J. Prawera rozumieniu wyjaśnić 
współbraterski status monarchów – ale i funkcyjnie: świeccy konfratrzy 
nie zawsze dzierżyli feudum, o którym mowa w przypadku Piotra, Rogera 

148 Ibidem.
149 Ibidem.
150 Jak wskazuje H.E. Mayer, pierwszy mąż Gody, czyli Bernard, miał w tym czasie już 

nie żyć, a ona wyszła za swojego sąsiada Bentulinusa, vide: H.E. Mayer, Ehe, s. 164.
151 BB nr 114, s. 234–235; H.E. Mayer, Ehe, s. 164–165; J. Prawer, Crusader, s. 311–312.
152 BB, nr 102, s. 221.
153 J. Prawer, Crusader, s. 312–313.
154 Ibidem, s. 313.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 723

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

i Bernarda. W większości znanych przypadków nie było mowy o żadnych 
więziach wasalnych pomiędzy bożogrobcami a ich konfratrami. Zdaje się, 
że J. Prawer rozszerzył więc przykład clientes Grobu Bożego na szerszą 
grupę społeczną współbraci zgromadzenia.

W kontekście badań izraelskiego historyka warto również zwrócić 
uwagę na wątpliwości zgłaszane przezeń w ustaleniu pozycji dzierżą-
cych lenna. J. Prawer stwierdza bowiem, że ludzie, którzy posiadali feu-
dum z nadania bożogrobców, z pewnością nie byli rycerzami155. Mieli 
natomiast być „małymi ludźmi” (small people), nieposiadającymi ziemi 
spełniającej wymogi klasy rycerskiej. J. Prawer wysnuwa uprawniony 
wniosek, że najprawdopodobniej takie drobne lenna służyły uposażeniu 
500 zbrojnych – określanych jako sergents – których kapituła Grobu Bo-
żego miała wystawiać na czas wojny w obronie Królestwa Jerozolimy156. 
Zauważyć można pewną znaczącą różnicę w powinnościach zbrojnych 
pomiędzy przedstawicielami burgesses a uchwytnymi w królewskich asy-
zach (Assises) sergents. Tych ostatnich właściwie można sklasyfi kować 
jako drobnych rycerzy (ze świadomością płynności terminu), gdyż są 
oni zobowiązani do pełnienia służby i stawania na wezwanie na kam-
panie zbrojne, a w dodatku posiadają feudum. Ponadto w myśl ujmującej 
istotę warstwy burgesses M. Nadera przynależeli do niej osadnicy łaciń-
scy, którzy nie posiadali lenna, mieli natomiast posiadłości na prawie 
określanym jako tz w. borgesie157. Jest to więc zasadnicza różnica, która 
pozwala odróżnić przedstawicieli szeroko pojętego rycerstwa od innych 
osadników łacińskich w Ziemi Świętej. Przykład rodu z lenna Św. Łaza-
rza/Betanii świadczy więc o tym, że od lat dwudziestych i trzydziestych 
XII w. do konfraterni kanoników Bożego Grobu zaczęli być przyjmowani 
przedstawiciele szeroko rozumianego drobnego rycerstwa. Można rów-
nież zauważyć, że różnica między warstwą burgesses a sergents była dość 
płynna, aczkolwiek stanowiła pewien wyróżnik społeczny.

Nie wszystkie transakcje i związki bożogrobców z ich konfratrami są 
tak dobrze oświetlone źródłowo jak przypadek rodziny Piotra de Sancto 
Lazaro (z Betanii). Na przykład na dokumencie z około 1144/1145 r. poja-
wia się informacja o kobiecie imieniem Odierda, mieszkance wsi Mahume-
ria (obecnie al-Bira)158. Podarowała ona kanonikom winnicę,  zostając przy 

155 J. Prawer, Crusader, s. 313.
156 Ibidem; John of Ibelin, op. cit., 239, s. 615: „Le chapitle dou Sepulcre doit sergens. v.c.”.
157 M. Nader, op. cit., s. 1–10.
158 Więcej na temat al-Biry vide: D. Pringle, Magna Mahumeria (al-Bîra): the Archaelogy of 

a Frankish New Town in Palestine, w: Crusade and Sett lement. Papers reads at the First Conference 
of the Society for the Study of the Crusades and the Latin East and presented to R.C. Smail, red. 
P.W. Edbury, Cardiff  1985, s. 147–167.



724 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

tym ich współsiostrą (soror conventus Sancti Sepulcri)159. Są to właściwie je-
dyne o niej informacje, potwierdzające jej status burgesses, jako mieszkanki 
wsi nadanej kapitule Bożego Grobu jeszcze przez króla Baldwina I160.

Kolejny mieszkaniec miejscowości Mahumeria, Robert Porcher (Porca-
rius), w dyplomie datowanym na 25 grudnia 1154 r. – 31 sierpnia 1155 r. 
przekazał kanonikom Grobu Bożego „siebie samego oraz wszystko, co 
posiada i może posiadać” („dono me ipsum et omnia quecumque ha-
beo, vel deinceps habere potero”)161. Znaczenie oddania samego siebie 
wyjaśnia dalszy dokument z ok. 1158–1159 r. Przeor Amalryk wylicza 
w nim zamiany posiadłości dokonane w poprzednich latach w wiosce 
Mahumeria, wymieniając przy tym wcześniejszych darczyńców. Wśród 
nich pojawia się Robert Porcher, określony mianem współbrata (frater Ro-
bertus Porcarius)162. Można stąd wnosić, że w dyplomie z ok. 1154–1155 r. 
wstąpił on do grona konfratrów kanoników Bożego Grobu, a zwrot dono 
me ipsum należy rozumieć jako widoczne tego świadectwo. Wskazane 
nadanie z ok. 1159 r. stało się obiektem sporu pomiędzy bożogrobcami 
a Baldwinem z Tournai (de Tornaco), bratem Roberta, który wysunął swoje 
roszczenia do spadku po niedawno zmarłym członku rodziny163. Spór za-
kończył się, gdy Baldwin zrezygnował z wszelkich pretensji związanych 
z dziedzictwem po bracie, a co więcej, zagwarantował kanonikom udział 
w posiadanych przez niego dobrach po własnej śmierci164. Jednocześnie 
został przyjęty do grona konfratrów kanoników Grobu Bożego, co zostało 
potwierdzone uroczystą formułą: „Niech będzie wszystkim wiadome, że 
przeor Amalryk i pozostali kanonicy Świętego Grobu przyjmują Baldwina 
z Tournai do swojego współbraterstwa”165. Można się tylko domyślać 
kontekstu zawartej umowy, aczkolwiek spór skończył się pełną kapitu-
lacją Baldwina, którego roszczenia zostały określone jako niesłuszne166.

Ponadto dokument Amalryka I z 16 lipca 1164 r., zawierający po-
twierdzenie nadań na rzecz kanoników Grobu Bożego z czasów jego 
poprzedników na tronie Jerozolimy, wspomina o nadaniu ogrodu Ma-
inarda de Portu (z Porto?) przez jego syna Rajmunda, gdy ten wstępo-
wał do konfraterni bożogrobców (in conversione sua factus frater Dominici 

159 BB, nr 67, s. 163–164.
160 UKJ, nr 66, s. 200–201.
161 BB, nr 105, s. 235–236.
162 Ibidem, , nr 121, s. 244–247.
163 BB, nr 120, s. 243–244; więcej na temat Baldwina z Tournai vide: C. Tischler, op. cit., 

s. 144.
164 BB, nr 120, s. 243–244.
165 Ibidem, s. 243: „Notum sit omnibus quod A. prior ceterique canonici Sancti Sepulcri 

receperunt Balduinum de Tornaco in confraternitate sua”.
166 Ibidem, nr 120, s. 243–244.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 725

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Sepulchri)167. Wskazane donacje potwierdził w 1168 r. papież Aleksander 
III168. Rajmund, syn Mainarda, nie pojawia się następnie w źródłach jako 
kanonik, a więc rację mają zapewne wydawcy dokumentów bożogrob-
ców, przypisując mu status współbrata169. Zwłaszcza że, jak pokazano 
powyżej, praktyka nadań na rzecz kapituły Grobu Bożego przed wstą-
pieniem do jej konfraterni jest dobrze udokumentowana. Należy zauwa-
żyć, że trudno poczynić dalej idące ustalenia w przypadku Rajmunda ze 
względu na skąpą podstawę źródłową – nie znamy zatem jego motywacji 
ani nawet dokładnego czasu donacji. Natomiast jego ojciec, Mainard de 
Portu, pojawia się jako świadek na kilku dokumentach w okresie 1135–
1138 r. Po raz pierwszy widnieje na dokumencie Jana, biskupa Akki, z 30 
kwietnia 1135 r., zawierającym nadanie na rzecz Szpitala w Jerozolimie170. 
Następnie na dwóch dokumentach króla Fulka, jednym z 1137/1138 r. 
wyliczającym domy w Jerozolimie znajdujące się w posiadaniu kanoni-
ków regularnych Grobu Bożego171, a także z 5 lutego 1138 r., gdzie Ma-
inard de Portu jest wyraźnie wymieniony jako przedstawiciel burgesses 
Akki172. Być może ojciec Rajmunda posiadał także dom w obrębie murów 
Jerozolimy. Z dokumentu z 1137/1138 r. króla Fulka można wnosić, że 
posiadłość Mainarda – zapewne tożsamego z Mainardem de Portu z li-
sty świadków – znajdowała się obok nieruchomości zajmowanych przez 
kanoników Bernarda i dwóch Ewrardów, gdyż został wymieniony zaraz 
po nich, a przed tymi należącymi m.in. do wspominanego już wyżej 
Bernarda Bursariusa i Mabilii173. Niemniej z treści dokumentu wynika, że 
w nadaniu Rajmunda jest najpewniej mowa o ogrodzie znajdującym się 
nie w Jerozolimie, ale w Akce, ponieważ pojawia się w kontekście innych 
donacji z tego obszaru. Najpierw są wymienione nadania Lamberta z Als 
i jego żony Agnieszki, wszystkie w Akce i okolicach, następnie Rajmunda, 
Wilhelma z Bures, a dopiero później następuje przejście do wymienienia 
posiadłości w samej Jerozolimie174.

W dwóch potwierdzeniach papieskich dóbr znajdujących się w po-
siadaniu Bożego Grobu, jednym Aleksandra III z 1168 r., a drugim Hono-
riusza III z 1217 r., zachowała się informacja mówiąca o nadaniu „domu 

167 Ibidem, nr 135, s. 261–266; UKJ, nr 310, s. 536–541; PK, nr 95, s. 250–255.
168 PK, nr 95, s. 250–255; RRH, nr 444, s. 115.
169 Vide: BB, nr 135, s. 261–266; nr 145, s. 281–283; RRH, nr 400, s. 105; nr 444, s. 115; UKJ, 

nr 310, s. 536–541; PK, nr 95, s. 250–255.
170 Cartulaire général de l’Ordre, nr 112, s. 94–95; RRH, nr 155, s. 38.
171 BB, nr 33, s. 97; UKJ, nr 139, s. 321.
172 UKJ, nr 138, s. 315–321; RRH, nr 174, s. 43–44.
173 Vide: C. Tischler, op. cit., s. 48–49; A. Gutgarts, Frankish, s. 190–191.
174 BB, nr 135, s. 264.



726 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

i ziemi w Calcalia (Kalkilja w zach. Samarii), które dał wam Fryderyk, 
brat Grobu Świętego” („in Calcalia domum et terram, quas Fed.[ericus], 
frater Sancti Sepulcri, vobis dedit”)175. Wskazana donacja miała miejsce 
po 16 lipca 1164 r., tj. już po wystawieniu dokumentu przez Amalryka I, 
potwierdzającego posiadłości bożogrobców, a przed dyplomem papieża 
Aleksandra III z 2 marca 1168 r., gdzie jest już wspominana. Informacje 
o donatorze przekazuje samo źródło, a więc, że nazywał się najprawdopo-
dobniej Fryderyk, fi gurował na późniejszym zatwierdzeniu jako współbrat 
kanoników, dysponował majątkiem szacowanym na co najmniej dom i nie-
sprecyzowaną ilość ziemi. Zatwierdzającym, a przy okazji wzbogacającym 
nadanie o jeden carrucate ziemi, był Bartłomiej, pan Kalkilji (eiusdem ville 
dominus)176. Wzmianka jest zbyt ogólna, aby wnioskować, że Fryderyk na-
leżał do warstwy rycerskiej, a ze względu na stan posiadanego majątku 
raczej należy go uznać za przedstawiciela burgesses.

Jak wykazuje w swojej pracy A. Gutgarts, kanonicy Grobu Bożego 
byli jednymi z największych posiadaczy nieruchomości w Jerozolimie. 
Stąd też pojawiały się spory z innymi instytucjami dbającymi o rozwój 
swoich posiadłości w Świętym Mieście177. Wynikiem konfl iktu prowadzo-
nego przez bożogrobców ze Szpitalem św. Jana było powstanie dokład-
nych spisów nieruchomości i czynszów należących do obu zgromadzeń. 
Joannici przygotowali swój około 1163 r.178, natomiast ten kapituły Grobu 
Pańskiego jest datowany na około 1165 r., a w każdym razie nie mógł 
być sporządzony wcześniej niż w 1160 r.179 W rejestrze kanoników po-
jawia się informacja o bezimiennej konfraterce kanoników, występującej 
jako „żona Piotra z Hiszpanii” („uxor Petri de Yspania fuit soror nostra-
”)180. Zmarła w ogrodzie bożogrobców w Akce – najpewniej tożsamym 
z tym, który został wymieniony w nadaniu Rajmunda, syna Mainarda 
– i zostawiła Bożemu Grobowi swój dom w Jerozolimie, położony na 
ulicy św. Anastazji, zwanej także ulicą Marescalka (ruga Marescalka)181. 
Choć w literaturze pojawia się informacja, że jej mąż, Piotr z Hiszpanii, 

175 Ibidem, nr 146, s. 283–287; P.-V. Claverie, Honorius III et l’Orient (1216–1227), Leiden–
Boston 2013, nr 9, s. 300–304; RRH, nr 895, s. 240; też vide: PK, nr 95, s. 250–255; RRH, 
nr 444, s. 115.

176 BB, nr 146, s. 285; RRH, nr 444, s. 115; PK, nr 95, s. 250–255.
177 A. Gutgarts, Frankish, s. 36, 71, 80–88; eadem, Between Violent Outbreaks and Legal Dis-

putes: The Contested Cityscape of Frankish Jerusalem through the Prism of Institutional and Soci-
oeconomic Confl icts, „Journal of Medieval History” 2021, 47, 3, s. 332–349.

178 RRH, nr 483, s. 127–128; też vide: RRH, nr 421, s. 109–110.
179 BB, nr 168, s. 321–322; dyskusja vide: A. Gutgarts, Frankish, s. 200; C. Tischler, op. cit., 

s. 128–131, 252.
180 BB, nr 168, s. 322.
181 Ibidem.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 727

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

był także konfratrem bożogrobców, to nie znajduje to bezpośredniego 
potwierdzenia w źródłach182. Można się tylko domyślać, że również i on, 
tak jak i żona, dołączył do grona współbraci kanoników. Niemniej war-
to zachować przy tym twierdzeniu rezerwę. Na analizowanym spisie 
wyraźnie odnotowano, że żona Piotra jest konfraterką, a inna postać, 
Bernard Bedewin – również zostawiający Grobowi Bożemu dom na uli-
cy św. Anastazji – wikarym i konfratrem (vicarius noster et confrater)183. 
W stosunku do Piotra informacja o jego związku ze wspólnotą skupioną 
wokół kanoników się nie pojawia, co pozwala wysnuć wniosek, że raczej 
do niej nie dołączył.

Ostatnią parą konfratrów uchwytną w źródłach jest Baldwin Rudy 
(Rufus) i jego żona Artemilia. W dokumencie z około 25 grudnia 1177 r. – 
31 sierpnia 1178 r. oddali oni połowę swojego domu w pobliżu kościoła 
św. Jana w Jerozolimie kanonikom Grobu Bożego, zachowując dożywot-
nie prawo zamieszkiwania w nim, by po ich śmierci całość przypadła 
zgromadzeniu184. Zwrócili się do przeora Piotra, „aby uczynił nas współ-
braćmi i uczestnikami swoich modlitw i dobrodziejstw”185. Nieco enig-
matyczna jest dalsza treść dokumentu. Pojawia się bowiem stwierdzenie, 
że jeśli jeden z małżonków umrze, to drugi może wejść do wspólnoty 
kościoła Grobu Bożego „z całości” („ex toto”), tj. zapewne z całością ma-
jątku, a jeśli nie, to otrzyma od kanoników dom z sadem, dopóki będzie 
żyć186. Można stąd wnosić, że pierwsze nadanie wiązało się z czasową 
obecnością w konfraterni zgromadzenia, a dopiero po śmierci Baldwina 
Rudego lub Artemili status ten miał być ponownie potwierdzony pod 
określonymi warunkami przez pozostałego przy życiu małżonka. Praw-
dopodobnie analogii można by upatrywać w sprawie Piotra z Hiszpanii 
i jego żony, która po śmierci męża wybrała życie konfraterki, oddając 
dom w Jerozolimie bożogrobcom, a sama przeniosła się do posiadłości 
z ogrodem w Akce, gdzie następnie zmarła. Jest to także argument za 
tym, aby Piotra z Hiszpanii, na zasadzie paraleli z Baldwinem i Artemilią, 
uważać za współbrata Grobu Bożego, aczkolwiek, jak zaznaczono wyżej, 
to tylko sugestia, bez możliwości uzyskania pewnej odpowiedzi przy 
zachowanym stanie źródeł.

182 Vide: A. Gutgarts, Frankish, przyp. 33, s. 214.
183 BB, nr 168, s. 322.
184 Ibidem, nr 167, s. 318–319.
185 Ibidem, s. 319: „ut nos confratres et orationum ac benefi ciorum suorum participes 

faciat”.
186 „Si vero unus ex nobis obierit, alius in fraternitatem supradicte ecclesie ex toto debet 

recipi, si voluerit, sin autem, cum fructu domum obtineat, quamdiu vixerit”, ibidem, nr 167, 
s. 319.



728 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

W świetle przytoczonych przykładów można więc stwierdzić, że 
braterska więź gwarantowała – przede wszystkim osobom z warstwy 
burgesses – nie tylko przywileje duchowe, czyli modlitwy w intencji współ-
braci i współsióstr za życia i po śmierci, ale i świadczenia materialne. 
Kapituła Bożego Grobu, na podstawie nawiązanej umowy, mogła za-
pewnić opiekę, wyżywienie – nawet symbolicznie podkreślające udział 
we wspólnocie osoby świeckiej poprzez specjalne posiłki na czas dni 
świątecznych – a także zakwaterowanie. Czyniła zatem z przedstawicieli 
stanu świeckiego uczestników życia konwentu na zasadach zbliżonych 
do pozostałych, regularnych kanoników.

KONKLUZJA

Podsumowując, należy stwierdzić, że ustalona tożsamość co naj-
mniej 24 członków konfraterni bożogrobców daje szeroki przegląd spo-
łeczeństwa i kultury polityczno-religijnej Outremer w latach 1099–1187. 
Współbraćmi i współsiostrami kanoników Grobu Bożego byli bowiem 
w tym okresie zarówno członkowie dynastii panującej, najwięksi wa-
sale Królestwa Jerozolimy, jak i rodzina władająca senioratem Gibeletu 
w Hrabstwie Trypolisu, a także przedstawiciele drobnego rycerstwa 
(sergents), burgesses, ale też pielgrzymi, o czym świadczy przykład Petro-
nilli z Węgier. Niestety dalsza identyfi kacja konfratrów, poza przyjętymi 
dość sztywnymi ramami, jest ograniczona ze względu na daleki od kom-
pletności stan zachowania źródeł. Można się zatem tylko domyślać, że 
więzi z Grobem Bożym mieli Eustachy Grenier, Walter Grenier, Lambert 
z Als i jego żona, czy Bartłomiej z Kalkilji i Piotr z Hiszpanii, aczkol-
wiek brak widocznego, literalnego potwierdzenia ich statusu członków 
bractwa religijnego.

Zauważyć można, że konfratrzy bożogrobców zaczynają być uchwyt-
ni w źródłach, poczynając od lat dwudziestych XII w. Wpłynęły na to za-
pewne dwie ważne decyzje z początków funkcjonowania zgromadzenia, 
czyli otworzenie przez patriarchę Ewremara możliwości indywidualnego 
wejścia do wspólnoty modlitewnej kanoników Bożego Grobu w 1104 r. 
oraz ostateczne przyjęcie reguły św. Augustyna w 1114 r., ustalającej za-
sady wspólnotowego życia członków kapituły. Niemniej potrzeba było 
jeszcze co najmniej kilkunastu lat, aby pojawili się pierwsi udokumento-
wani konfratrzy. Najprawdopodobniej ma to związek z powstaniem bazy 
źródłowej, zaświadczającej o stanie posiadania kapituły. Dokumentacja 
zaczęła się wraz z poszerzaniem zaplecza terytorialnego kapituły w ra-
mach skupu ziem i nieruchomości oraz intensyfi kacji nadań na rzecz 



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 729

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

kanoników Grobu Bożego. Procesy te przyśpieszają bowiem wyraźnie 
w latach dwudziestych i trzydziestych XII w., doprowadzając do stwo-
rzenia silnego zaplecza gospodarczego zgromadzenia – jednego z naj-
ważniejszych posiadaczy ziemskich w Królestwie i samej Jerozolimie, 
jak ukazała A. Gutgarts187. Nie dziwi więc, że już w połowie XII w. bo-
żogrobcy mieli środki, aby fi nansować kampanie zbrojne, np. oblężenie 
Askalonu z 1153 r., czy skupować ziemię należącą wcześniej do rycerzy 
potrzebujących gotówki na zapłacenie okupu za wyjście z muzułmańskiej 
niewoli – jak w przypadku Hugona z Ibelinu i Jana Gotmanna. Jednocze-
śnie wzmożone interakcje z miejscową ludnością, najczęściej przekazującą 
swój majątek na rzecz kanoników w zamian za zapewnienie wyżywie-
nia i gwarancję opieki oraz dachu nad głową do końca życia, ukazują 
funkcjonowanie kapituły Grobu Bożego. Z jednej strony była to zatem 
instytucja służąca pomocą potrzebującym i zapewniająca opiekę dusz-
pasterską oraz byt na ustalonym poziomie osobom przyjętym do grona 
konfratrów. Natomiast z drugiej strony nie można nie odnieść wrażenia, 
że nadanie statusu współbrata w zamian za przekazanie majątku stało 
się intratnym sposobem na rozwój posiadłości kontrolowanych przez ka-
noników – zwłaszcza nieruchomości w Jerozolimie. Czynione wzajemne 
zobowiązania pozwalały zacieśniać więzi pomiędzy stronami, a także 
dawały kapitule możliwość zaangażowania się w rozwój i utrzymanie 
majątków, jak świadczy przykład wskazówek udzielonych Marii i Roge-
rowi de Sancto Lazaro (z Betanii), jakie ci mają poczynić inwestycje. Jak 
zauważyli to już J. Prawer, K. Elm, C. Tischler, a ostatnio A. Gutgarts, 
ścieżka włączania osób świeckich do wspólnoty kanoników poprzez 
wymianę czy nabywanie własności w zamian za przywileje duchowe 
i gwarancje socjalne tworzyło trwałe wzajemne relacje, a powszechność 
tej praktyki w Outremer jest warta podkreślenia188.

Warto jeszcze nadmienić, że przed 1149 r., w którym poświęcono 
nową bazylikę Grobu Bożego, kanonicy przyjęli do grona swoich współ-
braci co najmniej ośmiu mężczyzn i pięć kobiet, po tej dacie zaś dziewięciu 
mężczyzn i trzy kobiety. Widać zatem, że nie była to wyraźna cezura 
chronologiczna rozwoju konfraterni w ujęciu ilościowym, aczkolwiek na-
leży podkreślić, że aż trzech członków dynastii panującej po 1149 r., czyli 
Baldwin III, Amalryk I i Melisanda, zaczęło pojawiać się na dokumentach 
jako współbracia kanoników. Przed wskazaną datą brak jest źródłowego 
potwierdzenia statusu konfratra w rodzinie królewskiej, co może wskazy-
wać na wzrost politycznego znaczenia kapituły kanoników Grobu Bożego 

187 A. Gutgarts, Frankish, s. 160.
188 K. Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge, s. 314; J. Prawer, Crusader, s. 314; 

C. Tischler, op. cit., s. 66–67; A. Gutgarts, Frankish, s. 189–191.



730 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

w połowie XII w. Stąd też zapewne kreacja wizerunku Baldwina III jako 
współbrata i dobroczyńcy bożogrobców w okresie zmagań o władzę ze 
swoją matką, a także istotna rola dokumentu z 1154 r., świadczącego 
o pogodzeniu się rodziny monarszej.

W strukturze społecznej współbraci bożogrobców, wyłączając rodzinę 
królewską, proporcje wyrażają się niemal równomiernie. Przedstawiciele 
szeroko defi niowanej warstwy rycerskiej stanowią bowiem co najmniej 
10 osób – uwzględniając Piotra oraz Rogera de Sancto Lazaro (z Betanii), 
jako dzierżących feudum, a także poprzestając na policzeniu co najmniej 
dwóch synów Adelajdy i Hugona Embriaco – podczas gdy osoby mo-
gące przynależeć do burgesses to 11 zidentyfi kowanych postaci. Można 
zatem stwierdzić, że społeczność łacińska żyjąca w Outremer, niezależ-
nie od stanu, traktowała kapitułę kanoników Bożego Grobu jako stały 
element miejscowej kultury religijnej i politycznej oraz silny organizm 
gospodarczy. Ukazuje to kolejny aspekt duchowości krucjatowej, wiążącej 
potrzeby życia duchowego i społecznego z koniecznością życia w Ziemi 
Świętej – z wszelkimi konsekwencjami z tego wynikającymi. Dynamiczny 
rozwój bożogrobców w Ziemi Świętej przerwała klęska poniesiona przez 
Królestwo Jerozolimy w konfl ikcie z Saladynem i utrata Świętego Miasta 
w 1187 r. Wskazana data jest swoistym wyznacznikiem końca funkcjo-
nowania konfratrów świeckich przy kapitule kanoników Grobu Bożego.

ANEKS

Poniższa tabela przedstawia zestawienie świeckich konfratrów kano-
ników kapituły kościoła Grobu Bożego w Jerozolimie (1099–1187) wraz 
z datacją, odniesieniem do wydań krytycznych oraz regestów, a także 
cyfrowej bazy danych Revised Regesta Regni Hierosolymitani Database 
(htt p://crusades-regesta.com/).



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 731

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Lp
.

Po
st

ać
D

at
a

Ed
yc

je
 i 

re
ge

st
y

RR
R

1.
Pi

ot
r z

 B
et

an
ii 

(d
e S

an
ct

o 
La

za
ro

)
11

28
/1

12
9

BB
, n

r 6
5,

 s
. 1

60
–1

61
 |

 R
RH

, n
r 1

28
, s

. 3
0–

31
28

0

2.
W

ilh
el

m
 z

 B
ur

es
11

31
/1

13
2

BB
, n

r 6
2,

 s
. 1

55
–1

56
 |

 R
RH

, n
r 1

42
, s

. 3
6 

| 
U

K
J, 

nr
 1

28
, 

s.
 2

96
–2

98
30

7

3.
M

ab
ili

a
11

32
; 1

13
8

BB
, n

r 9
7,

 s
. 2

14
–2

15
 |

 R
RH

, n
r 1

41
, s

. 3
5;

BB
, n

r 3
3,

 s
. 9

7 
| 

RR
H

, n
r 1

80
, s

. 4
5

30
6 

| 
37

2

4.
–5

.
Be

rn
ar

d 
z 

Bo
ur

ge
s 

i j
eg

o 
żo

na
 

A
ho

ys
11

30
/1

13
3;

 
11

32
/1

13
3

BB
, n

r 9
8,

 s
. 2

15
–2

16
 |

 R
RH

, n
r 1

83
, s

. 4
5;

BB
, n

r 9
9,

 s
. 2

17
–2

18
 |

 R
RH

, n
r 1

46
, s

. 3
6

31
3 

| 
31

4

6.
Pe

tr
on

ill
a

11
35

BB
, n

r 1
01

, s
. 2

19
–2

20
 |

 R
RH

, n
r 1

60
, s

. 4
0 

33
5

7.
–1

0.

A
de

la
jd

a,
 w

do
w

a 
po

 H
ug

on
ie

 E
m

-
br

ia
co

 o
ra

z 
ic

h 
sy

no
w

ie
: W

ilh
el

m
 

i j
es

zc
ze

 c
o 

na
jm

ni
ej

 je
de

n 
ni

ez
na

-
ny

 z
 im

ie
ni

a 
| 

H
ug

on
 z

 E
m

br
ia

co
 

(p
oś

m
ie

rt
ni

e)

11
34

/1
13

5
BB

, n
r 8

4,
 s

. 1
93

–1
94

 |
 R

RH
, n

r 1
61

, s
. 4

0
33

8

11
.

Ro
ge

r z
 B

et
an

ii 
(d

e S
an

ct
o 

La
za

ro
)

11
35

; 1
13

8;
 

11
55

; 1
16

0;
 

11
64

BB
, n

r 1
00

, s
. 2

18
–2

19
 |

 R
RH

, n
r 1

56
, s

. 3
8–

39
;

BB
, n

r 3
3,

 s
. 9

6–
98

 |
 R

RH
, n

r 1
81

, s
. 4

5 
| 

U
K

J, 
nr

 1
39

, 
s.

 3
21

–3
23

;
BB

, n
r 4

2,
 s

. 1
15

–1
19

 |
 R

RH
, n

r 3
09

, s
. 7

9 
| 

U
K

J, 
nr

 2
38

, 
s.

 4
38

–4
42

;
BB

, n
r 4

5,
 s

. 1
23

–1
27

 |
 R

RH
, n

r 3
54

, s
. 9

2–
93

 |
 U

K
J, 

nr
 2

58
, s

. 4
70

–4
74

;
BB

, n
r 1

35
, s

. 2
61

–2
66

 |
 R

RH
, n

r 4
00

, s
. 1

05
 |

 U
K

J, 
nr

 3
10

, 
s.

 5
36

–5
41

33
3 

| 
36

5 
| 

57
7 

| 
65

6 
| 

73
3

12
.

O
di

er
da

11
44

/1
14

5
BB

, n
r 6

7,
 s

. 1
63

 |
 R

RH
, n

r 2
29

, s
. 5

8
45

2

13
.

Ba
ld

w
in

 II
I

11
55

; 1
16

0

BB
, n

r 4
1,

 s
. 1

13
–1

15
 |

 R
RH

, n
r 2

99
, s

. 7
6–

77
 |

 U
K

J, 
nr

 2
33

, s
. 4

27
–4

31
BB

, n
r 4

3,
 s

. 1
19

–1
21

 |
 R

RH
, n

r 3
53

, s
. 9

2 
| 

U
K

J, 
nr

 2
56

, 
s.

 4
66

–4
69

BB
, n

r 4
4,

 s
. 1

21
–1

22
 |

 R
RH

, n
r 3

52
, s

. 9
1 

| 
U

K
J, 

nr
 2

55
, 

s.
 4

65
–4

66

56
8 

| 
66

0 
| 

65
1



732 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

14
.

M
el

is
an

da
11

55
BB

, n
r 3

7,
 s

. 1
05

–1
06

 |
 R

RH
, n

r 3
13

, s
. 8

0–
81

 |
 U

K
J, 

nr
 1

88
, s

. 3
71

–3
73

58
1

15
.

Ro
be

rt
 P

or
ch

er
 (P

or
ca

riu
s)

11
54

/1
15

5;
 

11
58

/1
15

9
BB

, n
r 1

15
, s

. 2
35

–2
36

 |
 R

RH
, n

r 3
15

, s
. 8

1
BB

, n
r 1

21
, s

. 2
44

–2
47

 |
 R

RH
, n

r 3
40

, s
. 8

8–
89

58
0 

| 
63

7

16
.

H
ug

on
 z

 Ib
el

in
u

11
58

; 
11

59
/1

16
0

BB
, n

r 5
1,

 s
. 1

36
–1

37
 |

 R
RH

, n
r 3

33
, s

. 8
7 

| 
U

K
J, 

nr
 2

97
, 

s.
 5

24
–5

25
BB

, n
r 5

3,
 s

. 1
40

–1
42

 |
 R

RH
, n

r 3
60

, s
. 9

4–
95

61
9 

| 
65

4

17
.

Ba
ld

w
in

 z
 T

ou
rn

ai
11

59
BB

, n
r 1

20
, s

. 2
43

–2
44

 |
 R

RH
, n

r 2
71

, s
. 6

8–
69

 
63

6

18
.

A
m

al
ry

k 
I

11
58

; 1
16

0

BB
, n

r 4
7,

 s
. 1

29
–1

30
 |

 R
RH

, n
r 3

32
, s

. 8
7 

| 
U

K
J, 

nr
 2

98
, 

s.
 5

25
–5

28
BB

, n
r 4

8,
 s

. 1
31

–1
32

 |
 R

RH
, n

r 3
34

, s
. 8

7 
| 

U
K

J, 
nr

 2
96

, 
s.

 5
23

–5
24

BB
, n

r 4
9,

 s
. 1

32
–1

34
 |

 R
RH

, n
r 3

56
, s

. 9
3 

| 
U

K
J, 

nr
 3

05
, 

s.
 5

30
–5

32

62
0 

| 
61

7 
| 

66
0

19
.

Ja
n 

G
ot

m
an

n
11

61
BB

, n
r 8

8,
 s

. 2
01

–2
03

 |
 R

RH
, n

r 3
69

, s
. 9

7
67

5

20
.

Ra
jm

un
d,

 s
yn

 M
ai

na
rd

a 
de

 P
or

tu
11

64
; 1

16
8

BB
, n

r 1
35

, s
. 2

61
–2

66
 |

 R
RH

, n
r 4

00
, s

. 1
05

 |
 U

K
J, 

nr
 3

10
, 

s.
 5

36
–5

41
BB

, n
r 1

45
, s

. 2
81

–2
83

 |
 R

RH
, n

r 4
44

, s
. 1

15
 |

 P
K

, n
r 9

5,
 

s.
 2

50
–2

55
 

73
3 

| 
79

1

21
.

A
no

ni
m

ow
a 
żo

na
 P

io
tr

a
z 

H
is

zp
an

ii 
(d

e Y
sp

an
ia

)
11

65
BB

, n
r 1

68
, s

. 3
21

–3
22

 |
 R

RH
, n

r 4
21

, s
. 1

09
–1

10
75

5

22
.

Fr
yd

er
yk

11
68

; 1
21

7
BB

, n
r 1

46
, s

. 2
83

–2
87

; R
RH

, n
r 4

44
, s

. 1
15

 |
 P

K
, n

r 9
5,

 
s.

 2
50

–2
55

RR
H

, n
r 8

95
, s

. 2
40

 |
 C

H
, n

r 9
, s

. 3
00

–3
04

79
1 

| 
17

44

23
.–

24
.

Ba
ld

w
in

 R
ud

y 
(R

uf
us

) i
 je

go
 ż

on
a 

A
rt

em
ili

a
11

77
/1

17
8

BB
, n

r 1
66

, s
. 3

18
–3

19
 |

 R
RH

, n
r 5

69
, s

. 1
51

–1
52

10
01



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 733

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

REFERENCES (BIBLIOGRAFIA)

Printed sources (Źródła drukowane)
Albert of Aachen, Historia Ierosolimitana. History of the Journey to Jerusalem, wyd. S.B. Ed-

gington, Oxford 2007.
Cartulaire de l’église du Saint-Sépulcre de Jérusalem, publié d’après les manuscrits du Vatican, 

wyd. E. de Rozière, Paris 1849.
Cartulaire général de l’Ordre des Hospitaliers de St-Jean de Jérusalem, wyd. J. Delaville Le Roulx, 

t. 1, Paris 1894.
Cartulaire général de Paris, ou Recueil de documents relatifs à l’histoire et à la topographie de Paris, 

528–1180, t. 1, wyd. R. de Lasteyrie, Paris 1887.
Chartes de l’Abbaye du Mont-Sion, wyd. Rey E.-G., Paris 1887.
Chartes de Terre sainte provenant de l’abbaye Notre-Dame de Josaphat, wyd. H.-F. Delaborde, 

Paris 1880.
Die Urkunden der lateinischen Könige von Jerusalem, t. 1–4, wyd. H.E. Mayer, Hannover 2010.
Die Urkunden und die ältesten Urbare des Klosters Scheyern, wyd. M. Stephan, München 1988.
Epistola LXXVII. Epistola Euremari Patriarchae Hierosolymitani ad Lambertum, w: Patrologia 

Latina, t. 162, red. J.P. Migne, Paris 1854.
Epistola CC. P. Prioris S. Sepulcri Jerosol. ad Henricum, w: Recueil des Historiens des Gaules et de 

la France, t. 16, wyd. M.-J.-J. Brial, Paris 1878.
Fragment d’un cartulaire de l’ordre de Saint-Lazare, en Terre Sainte, wyd. A. de Marsy, „Ar-

chives de l’Orient Latin” 1884, 2.
Fulcheri Carnotensis Historia Hierosolymitana (1095–1127), wyd. H. Hagenmeyer, Heidelberg 

1913.
Guichenon S., Biliotheca Sebusiana, sive variarum chartarum, diplomatum, fundationum, privile-

giorum, donationum, & immunitatum... miscellae centuriae II, Lyon 1660.
John of Ibelin, Le Livre de Assises, wyd. P.W. Edbury, Leiden–Boston 2003.
Le Cartulaire du Chapitre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, wyd. G. Bresc-Bautier, Paris 1984.
Papsturkunden für Kirchen im Heiligen Lande, wyd. R. Hiestand, Gött ingen 1985.
Regesta Regni Hierosolymitani, t. 1–2, wyd. R. Röhricht, Innsbruck 1893–1904.
Willelmi Tyrensis archiepiscopi Chronicon, wyd. R.B.C. Huygens, Turnhout 1986.

Studies (Opracowania)
Bautier G., L’envoi de la relique de la Vraie Croix à Notre-Dame de Paris en 1120, Bibliothèque de 

l’École des chartes, 1971, 129, 2.
Borgolte M., Über Typologie und Chronologie des Königskanonikats im europäischer Mitt elalter, 

„Deutsches Archiv für Erforschung des Mitt elalters” 1991, 47.
Carraz D., Le monachisme militaire, laboratoire de la sociogenèse des élites laïques dans l’Occident 

médiéval?, w: Élites et ordres militaires au moyen âge. Rencontre autour d’Alain Demurger, 
red. P. Josserand et al., Madrid 2015.

Claverie P.-V., Honorius III et l’Orient (1216–1227), Leiden–Boston 2013.
de Gennes J.-P., Les Chevaliers du Saint-Sépulcre de Jérusalem: Origines et histoire générale de 

l’Ordre, t. 1, Versailles 2004.
de Pierredon M., L’ordre équestre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, Paris 1928.
Dereine C., Vie commune, règle de saint Augustin et chanoines réguliers au XIe siècle, „Revue 

d’histoire ecclésiastique” 1946, 41.
Derwich M., Kanonicy świeccy, Bolesław Chrobry i Magdeburg. Ze studiów nad „zapomnia-

ną” instytucją kościelną, w: Viae historicae. Księga jubileuszowa dedykowana Profesorowi 



734 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Lechowi A. Tyszkiewiczowi w siedemdziesiątą rocznicę urodzin, red. M. Goliński, S. Rosik, 
Wrocław 2001.

Dondi C.F., The liturgy of the Holy Sepulchre of Jerusalem (XII–XVI century): with special refer-
ence to the practice of the orders of the Temple and St John of Jerusalem (praca doktorska), 
King’s College London 2000; Dondi C.F., The Liturgy of the Canons Regular of the Holy 
Sepulchre of Jerusalem: A Study and Catalogue of the Manuscript Sources, Turnhout 2004.

Dujarier M., L’Église-Fraternité. I. Les origines de l’expression „adelphotès-fraternitas” aux trois 
premiers siècles du Christianisme, Paris 1991.

Edbury P.W., Rowe J.G., William of Tyre. Historian of the Latin East, Cambridge 1988.
Ehrlich M., The Batt le of ‘Ain al-Mallaha, 19 June 1157, „Journal of Military History” 2019, 83, 1.
Ellenblum R., Frankish Rural Sett lement in the Latin Kingdom of Jerusalem, Cambridge 1998.
Elm K., Das Kapitel der regulierten chorherren vom Heiligen Grab in Jerusalem, w: Militia Sancti 

Sepulcri: Idea e instituzioni. Att i del colloquio internazionale tenuto presso la Pontifi cia uni-
versità del Laterano, 10–12 aprile 1996, red. K. Elm, C.D. Fonseca, Vaticano, 1998.

Elm K., Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge zu fraternitas, familia und weiblichem 
Religiosentum im Umkreis des Kapitels vom Hlg. Grab, „Frühmitt elalterliche Studien” 
1975, 9.

Elm K., Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri: Refl ections on Fraternitas, Familia and Women’s 
Religious Life in the Circle of the Chapter of the Holy Sepulcher, w: K. Elm, Religious Life 
between Jerusalem, the Desert, and the World. Selected Essays by Kaspar Elm, wyd. i tłum. 
J.D. Mixson, Leiden–Boston 2016.

Elm K., La liturgie de l’Église latine de Jérusalem au temps des croisades, w: Les croisades: l’orient 
et l’occident d’Urbain II à Saint Louis, 1096–1270, red. M. Rey-Delqué, Milan 1997.

Foreville R., Un chef de la première croisade: Arnoul Malecouronne, „Bulletin Philologique et 
Historique” 1953–1954.

France J., The Election and Title of Godfrey de Bouillon, „Canadian Journal of History” 1983, 
18.

Gaposchkin M.C., The Feast of the Liberation of Jerusalem in London, British Library Additional 
ms. 8927 Reconsidered, „Mediaeval Studies” 2015, 77.

Geary P.J., Phantoms of Remembrance. Memory and Oblivion at the End of the First Millennium, 
New Jersey 1994.

Glaesener H., Autour de la bataille d’Ascalon, „Revue belge de philologie et d’histoire” 1949, 
27.

Grech P., Les chanoines du Saint-Sépulcre (1099–1299), Toulouse 1958.
Gutgarts A., Between Violent Outbreaks and Legal Disputes: The Contested Cityscape of Frank-

ish Jerusalem through the Prism of Institutional and Socioeconomic Confl icts, „Journal of 
Medieval History” 2021, 47, 3.

Gutgarts A., Frankish Jerusalem. The Transformation of a Medieval City in the Latin East, Cam-
bridge–New York 2024.

Hamilton B., The Latin Church in the Crusader States. The Secular Church, London 1980.
Hamilton B., Jotischky A., Latin and Greek Monasticism in the Crusader States, Cambridge 

2020.
Hotz elt W., Der Ritt erschlag am Heiligen Grabe. Zur Entstehung und Frühgeschichte des Rit-

terordens vom Heiligen Grabe, w: Das Heilige Land in Vergangenheit und Gegenwart. Ge-
sammelte Beiträge und Berichte zur Palästinaforschung, t. 2, red. V. Cramer, G. Meinertz , 
Köln 1940.

Hotz elt W., Die Chorherren vom Heiligen Grabe in Jerusalem, w: Das Heilige Land in Vergangen-
heit und Gegenwart. Gesammelte Beiträge und Berichte zur Palästinaforschung, t. 2, red. V. 
Cramer, G. Meinertz , Köln 1940.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 735

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Jaspert N., Zwei unbekannte Hilfsersuchen des Patriarchen Eraclius vor dem Fall Jerusalems 
(1187), „Deutsches Archiv für Erforschung des Mitt elalters” 2004, 60.

John S., Gotfryd z Bouillon, książę Dolnej Lotaryngii, władca łacińskiej Jerozolimy ok. 1060–1100, 
tłum. G. Smółka, Oświęcim 2018.

John S., The ‘Feast of the Liberation of Jerusalem’: remembering and reconstructing the First Cru-
sade in the Holy City, 1099–1187, „Journal of Medieval History” 2015, 41, 4.

Kerý L., Die Errichtung des Bistums Arras 1093/94, Sigmaringen 1994.
Kostick C., William of Tyre, Livy, and the Vocabulary of Class, „Journal of the History of Ideas” 

2004, 65.
Kurth M.G., Documents historiques sur l’abbaye de Neufmoustier près de Huy, „Bulletin de la 

Commission royale d’histoire. Compte-rendu des séances de la commission royale 
d’histoire” 1892, 2.

La Monte J.L., The Lords of Caesarea in the Period of the Crusades, „Speculum” 1947, 22, 2.
Lewis K.J., The Counts of Tripoli and Lebanon in the Twelfth Century. Sons of Saint-Gilles, Lon-

don–New York 2017.
Linder A., “Like Purest Gold Resplendent”: the Fiftieth Anniversary of the Liberation of Jerusalem, 

„Crusades” 2009, 8.
Linder A., A New Day, New Joy: the Liberation of Jerusalem on 15 July 1099, w: L’idea di Gerusa-

lemme nella spiritualiá cristiana del medioevo, red. W. Brandmüller, Vatican 2003.
Matz ke M., Daibert von Pisa: Zwischen Pisa, Papst und erstem Kreuzzug, Sigmaringen 1998.
Mayer H.E., Bistümer, Klöster und Stifte im Königreich Jerusalem, Stutt gart 1977.
Mayer H.E., Carving Up Crusaders: the Early Ibelins and Ramlas, w: Outremer. Studies in the 

history of the Crusading Kingdom of Jerusalem presented to Joshua Prawer, red. B.Z. Kedar, 
H.E. Mayer, R.C. Smail, Jerusalem 1982.

Mayer H.E., Ehe und Besitz  im Jerusalem der Kreuzfahrer, w: The Crusades and Their Sources: 
Essays Presented to Bernard Hamilton, red. J. France, W.G. Zajac, Aldershot 1998.

Mayer H.E., Guillaume de Tyr à l’école, „Mémoires de l’Académie des sciences, arts et belles-
lett res de Dijon” 1985–1986, 117.

Mayer H.E., King Fulk of Jerusalem as City Lord, w: The Experience of Crusading, t. 2, Defi ning 
the Crusader Kingdom, red. J. Philips, P.W. Edbury, Cambridge 2003.

Mayer H.E., On the Beginnings of the Communal Movement in the Holy Land: The Commune of 
Tyre, „Traditio” 1968, 24.

Mayer H.E., The Double County of Jaff a and Ascalon: One Fief or Two?, w: Crusade and Sett le-
ment. Papers reads at the First Conference of the Society for the Study of the Crusades and the 
Latin East and presented to R.C. Smail, red. P.W. Edbury, Cardiff  1985.

Mayer H.E., The Origins of the Lordships of Ramla and Lydda in the Latin Kingdom of Jerusalem, 
„Speculum” 1985, 60, 3.

Mayer H.E., Von der Cour des Bourgeois zum öff entlichen Notariat: Die freiwillige Gerichtsbarkeit 
in den Kreuzfahrerstaaten, Wiesbaden 2016.

Mett ler A., Laienmönche, Laienbrüder, Conversen, besonders bei den Hirsauern, „Württ embergi-
sche Vierteljahrshefte für Landesgeschichte” 1935, 41.

Michałowski R., Bolesław Chrobry bratem kanoników magdeburskich. Próba nowego spojrzenia, 
„Kwartalnik Historyczny” 2005, 112, 3.

Morris C., The Sepulchre of Christ and the Medieval West, Oxford 2005.
Morton N., The Crusader States and their Neighbours A Military History, 1099–1187, Oxford 2020.
Murray A.V., ‘Mighty against the enemies of Christ’: the relic of the True Cross in the armies of 

the kingdome of Jerusalem, w: The Crusades and Their Sources: Essays Presented to Bernard 
Hamilton, red. J. France, W.G. Zajac, Aldershot 1998.



736 TOMASZ PEŁECH

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Murray A.V., Daimbert of Pisa, the Domus Godefridi and the Accession of Baldwin I of Jerusa-
lem, w: From Clermont to Jerusalem. The Crusades and Crusader Societies, 1095–1500, red. 
A.V. Murray, Turnhout 1998.

Murray A.V., The Crusader Kingdom of Jerusalem. A Dynastic History 1099–1125, Oxford 2000.
Murray A.V., The Title of Godfrey of Bouillon as Ruler of Jerusalem, „Collegium Medievale” 

1990, 3.
Nader M., Burgesses and Burgess Law in the Latin Kingdoms of Jerusalem and Cyprus (1099–

1325), Aldershot–Burlington 2006.
Oexle O.G., Obcowanie żywych i umarłych. Rozważania o pojęciu „memoria”, w: Społeczeństwo 

średniowiecza. Mentalność – grupy społeczne – formy życia, Toruń 2000.
Pac G., Kobiety w dynastii Piastów. Rola społeczna piastowskich żon i córek do połowy XII wie-

ku – studium porównawcze, Toruń 2013.
Pełech T., Studia nad tytulaturą Baldwina I, króla Jerozolimy (1100–1118), „Studia Źródło-

znawcze” 2023, 61.
Pietrusiak P., Kościół jako fraternitas według Cypriana z Kartaginy, „Rocznik Teologii Katolic-

kiej” 2011, 10.
Prawer J., Crusader Institutions, Oxford 1980.
Prawer J., Estates, Communities and the Constitution of the Latin Kingdom, „Proceedings of the 

Israel Academy of Sciences and Humanities” 1969, 2.
Prawer J., Social Classes in the Crusader States: The Burgesses, w: A History of the Crusades: The 

Impact of the Crusades on the Near East, t. 5, red. N.P. Zacour, H.W. Hazard, Wisconsin 
1985.

Pringle D., Magna Mahumeria (al-Bîra): the Archaelogy of a Frankish New Town in Palestine, w: 
Crusade and Sett lement. Papers reads at the First Conference of the Society for the Study of the 
Crusades and the Latin East and presented to R.C. Smail, red. P.W. Edbury, Cardiff  1985.

Purkis W., Crusading Spirituality in the Holy Land and Iberia, c.1095–c.1187, Woodbridge 2008.
Richard J., Quelques textes sur les premiers temps de l’eglise latine de Jérusalem, w: Recueil de 

travaux off erts à M. Clovis Brunel, t. 2, Paris 1955.
Riley-Smith J., A Note on Confraternities in the Latin Kingdom of Jerusalem, „Historical Re-

search” 1971, 44.
Riley-Smith J., The Feudal Nobility and the Kingdom of Jerusalem, 1174–1277, London 1973.
Riley-Smith J., The Title of Godfrey of Bouillon, „Bulletin of the Institute for Historical Re-

search” 1979, 52.
Rowe J.G., Paschal II and the Relation Between the spiritual and Temporal Powers in the Kingdom 

of Jerusalem, „Speculum” 1957, 32.
Rüdt De Collenberg W., Les Premiers Ibelins, „Le Moyen Âge” 1965, 71, 3.
Salvadó S., Rewriting the Latin liturgy of the Holy Sepulchre: text, ritual and devotion for 1149, 

„Journal of Medieval History” 2017, 43, 4.
Schmid K., Wollasch J., Societas et Fraternitas. Begründung eines kommentierten Quellenwerkes 

zur Erforschung der Personen und Personengruppen des Mitt elalters, „Frühmitt elalterli-
che Studien” 1975, 9, 1.

Spear D.S., The School of Caen Revisited, „The Haskins Society Journal” 1992, 4.
Teske W., Laien, Laienmönche und Laienbrüder in der Abtei Cluny – Ein Beitrag zum „Konversen-

problem”, „Frühmitt elalterliche Studien” 1976, 10; 1977, 11.
Tessera M.R., Dalla liturgia del Santo Sepolcro alla biblioteca di Sidone: Note sulla produzione 

libraria latina di Oltremare nel XII–XIII secolo, „Aevum” 2005, 79.
Tischler C., Die Burgenses von Jerusalem Im 12. Jahrhundert: Eine Prosopographie Über Die 

Nichtadligen Einwohner Jerusalems von 1120 Bis 1187, Frankfurt am Main 2000.



 KONFRATRZY ŚWIECCY KANONIKÓW REGULARNYCH GROBU BOŻEGO... 737

DOI:10.17951/rh.2025.59.691-737

Vauchez A., Les confréries au Moyen Age: esquise d’un bilan historiographique, „Revue Histo-
rique” 1986, 275.

Vessey D.W.T.C., William of Tyre and the art of historiography, „Mediaeval Studies” 1973, 35.
Vincent C., La confrérie comme structure d’integration: l’exemple de la Normandie, w: Le mouve-

ment confraternel au Moyen Âge: France, Italie, Suisse, red. A. Paravicini Bagliani, Rome 
1987.

West C., The Signifi cance of the Carolingian Advocate, „Early Medieval Europe” 2009, 17.
Wollasch J., Kaiser und Könige als Brüder der Mönche. Zum Herrscherbild in liturgischen Hand-

schriften des 9. bis 11. Jahrhunderts, „Deutsches Archiv für Erforschung des Mitt elal-
ters” 1984, 40.

Zöller W., The regular canons and the liturgy of the Latin East, „Journal of Medieval History” 
2017, 43, 4.

NOTA O AUTORZE

Tomasz Pełech – dr nauk humanistycznych, absolwent Uniwersytetu Wrocław-
skiego oraz Université Clermont-Auvergne, obecnie pracownik Zamku Królewskiego 
w Warszawie – Muzeum. Naukowo interesuje się szeroko rozumianymi dziejami wy-
praw krzyżowych oraz państw krzyżowców w Outremer, a także Bizancjum, szczególnie 
w okresie panowania dynastii Komnenów (1081–1185).

ABOUT THE AUTHOR

Tomasz Pełech – PhD in the Humanities, is a graduate of the University of Wrocław 
and the Université Clermont-Auvergne. He is currently employed at the Royal Castle in 
Warsaw – Museum. His research interests focus on the broadly understood history of 
the Crusades and the Crusader states in Outremer, as well as Byzantium, with particular 
emphasis on the period of the Komnenian dynasty (1081–1185).






